

# **TIGHT BINDING BOOK**

UNIVERSAL  
LIBRARY

OU\_224383

UNIVERSAL  
LIBRARY



OUP-43-30-1-71-5,000

**OSMANIA UNIVERSITY LIBRARY**

Call No. 1915 C 5. 0      Accession No. M 3520  
Author — O. M.

Title یہ میرے بیان

This book should be returned on or before the date last marked below.

---



نَدْوَةُ الْمُصْنَفَيْنِ دِلْيَى عَلَمَيْ دِينِ كَاهِنَا

# بُرْبَانُ

مُرْتَجِي  
عَيْقُ الْجَمِينُ وَعُشْمَانِي

## مطبوعات ندوة مصنفین ہلی

١٩٢٠

## نہی علی صلیم

سائنسی ملت کا حصہ اول جس میں متوسط درجہ کی تعداد کے برابر کو سیرت سروکائنات صلح کے تمام اہم واقعات کو تکمیل میلت اور اختصار کے ساتھ سان کیا گیا ہے۔ قیمت عمر

۱۰۰

قرآن مجید کے آسان ہونے کے کیا ممکنی ہیں و قرآن پاک کا صحیح معلم کرنے کیلئے شاعر علی اللہ اسلام کے اقوال افعال کا معلم کر کیوں ضوری ہے احادیث کی تدوین کس طرح اور کب ہوئی کتاب خاص اسی موضوع پر لکھی گئی ہے قیمت ۱۰۰

غذامان اسلام

پختہ سے زیادہ ان صحابہ تا یعنی تبع تابعین فقہا و محدثین اور ارباب کشف و کربلا کے سوانح حیات اور کمال فضائل کے بیان پر ملی عظیم ارشاد کتاب ہے جس کے پڑھنے سے غلامان اسلام کے حضرت ائمہ شافعیہ رکاردا ناموں کا نقشہ آنکھوں پر

## اے قیمت صہرِ اخلاق و فلسفہِ اخلاق

علم الاخلاق پر ایک بسوٹ او رجھنا کتاب جس میں تمام قدیم و جدید نظریوں کی روشنی میں صول اخلاق، فلسفہ اخلاق اور انواع اخلاق پر تفصیلی بحث کی گئی ہے۔ اس کے ساتھ ساتھ اسلام کے مجموعہ اخلاق کی فضیلت تمام ملنوں کے مابین پر اخلاق کے مقابلہ میں واضح کی گئی ہے۔ قیمت ہے

## میحرنزوہ لمعنفین دلی قروں باغ

١٩٣٩

## اسلام میں علامی کی حقیقت

مسئلہ علمی پر ہی مخففانہ کتاب جس میں علمی کے ہر ہلکو پر بحث کی گئی ہے اور اس سلسلہ میں اسلامی نقطہ نظر کی وضاحت بخوبی اور تحقیق سے کی گئی ہے قیمت تر نہیں خوبی اور تحقیق سے کی گئی ہے قیمت تر تعلیمات اسلام اور مسیحی اقوام

اس کتاب میں مختصر تہذیب و تمدن کی ظاہر ترین یوں اور  
گامزہ خیز یوں کے مقابلہ میں اسلام کے اخلاقی اور روحانی  
نکام کو ایک خاص منصوبہ فاش نہیں کیا گیا ہے قیمت یہاں  
سو شلنگر ممکنہ بنا دی حقیقت

شراکت کی نیازی حقیقت اور اس کی ایم ٹیکسٹوں سے متعلق مشکوں  
جس پر فوکسہ کے لذیل کی تھیں تقریباً خیس بیلی متسارودیں  
متعلق پڑی ہے مجبو طبقہ مدار مترجم قیمت تھے۔

اسلام کا اقتصادی نظام

ہر دن میں پہنچنے والے انسان کتاب جس میں اسلام کے  
مشکل کے بوجے اصول و فوائد کی وجہ میں اس کی تشریع  
کی جائے گی کہ دنیا کے تمام اقتصادی نظاموں میں اسلام کا  
نظام اقتصادی ہی ایسا نظام ہے جس نے نعمت و سرمایہ کا  
یقینی توزیع قائم کر کے اعادا کی ہے جسٹاں میں  
بہت سے اہم اضافے کئے گئے ہیں۔ ان اضافوں کے بعد کتاب  
کی جیشیت کیں کیں پہنچ گئی ہے۔ اسی وجہ سے یہ کتاب کتبہ

کے سیست میں بھی دیکھی ہے قیمتی ہے  
یخیر نزورہ امعنفیں

# برهان

شماره (۱)

جلد هفدهم

جولائی ۱۹۳۶ء مطابق شعبان م معظم ۱۳۶۵ھ

## فهرست مضمون

|    |                                                 |                      |
|----|-------------------------------------------------|----------------------|
| ۱  | سعید احمد اکبر آبادی                            | ۱- نظرات             |
| ۲  | جانب مولانا ابیر عالم صاحب میرٹی                | ۲- حدیث افتراق امت   |
| ۳  | جانب میر ولی اللہ صاحب ایڈوکیٹ                  | ۳- اسیاں کفر و جحود  |
| ۴  | جانب لفڑی کریم خواجہ عبدالرشید صاحب آنی ایم ایس | ۴- تہذیب و تدنی آشور |
| ۵  | جانب قاضی نظیر احمد صاحب ناظم سیوا باروی        | ۵- عبداللہ بن المعتز |
| ۶  | حضرت شیخ الہند مولانا محمد حسن رضۃ اللہ علیہ    | ۶- ادبیات            |
| ۷  | جانب آنور قادری                                 | ۷- تحریک             |
| ۸  | جانب الام مظفر نگری                             | ۸- نوائے سروش        |
| ۹  | م- ح                                            | ۹- غزل               |
| ۱۰ |                                                 | ۱۰- تبصرے            |

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# بَلَاتْ

آج کل بعض ادبی رسائل و جریدیں مولانا حالی کے ایک شعر سے متعلق بڑی بحث چل رہی ہے۔ میر پر  
حالی اب آت پیر و نئے مغربی کریں۔ بس اقتدارے مصحفی و میر کر چکے  
گفتگو اس میں ہے کہ پہلے مصرع میں جو "پیر و نئے مغربی" ہے تو اس سے مراد کیا ہے؟ ایک گروہ  
جس میں بعض یونیورسٹیوں کے مشہور اساتذہ اردو اور بعض مشہور ادبی شاہل ہیں۔ ان کو اس پر اصرار ہے کہ  
"پیر و نئے مغربی" سے مراد مغرب کی پیروی ہے اور اس طرح گویا مولانا حالی اس بات کی دعوت دے رہے ہیں  
کہ اب شرقی اور ایشیائی شاعری کے طرز کہن کو چھوڑ کر مغرب کے طرز شاعری کی پیروی کرنی چاہے۔ لیکن دوسرے  
گروہ کا خیال یہ ہے کہ "مغربی" فارسی کا ایک مشہور صوفی شاعر ہے جس کا ذکر مولانا حالی نے نفحات الانس میں  
اور محمد عونی نے باب الالباب میں کیا ہے۔ مولانا حالی کی مراد یہی شاعر ہے۔

اس سلسلہ میں بعض احباب نے ہم سے بھی استھناب کیا ہے۔ اس بنا پر گذاشت یہ ہے کہ ہمارے نزدیک  
یہ تو باکلی طے شدہ ہے کہ "مغربی" سے مراد مغرب کا طرز شاعری ہرگز نہیں ہے کیونکہ اول تو پیر و نئے مغربی کی  
تکریب ترکیب اضافی ہے نہ کہ توصیفی جس کے معنی یہ ہیں کہ "مغربی" کی پیروی۔ اگر اس سے مراد مغرب کی پیروی  
لی جائے تو اس صورت میں ترکیب توصیفی ہرگی اور اس طرح خواہ منواہ ایک تکلف بار دل لازم آتا ہے کیونکہ اگر  
مغربی کو پیروی کی صفت قرار دیا جائے تو یہ فقرہ ہی سرے سے بہل ہو جاتا ہے۔ مغربی پیروی اور مشرقی پیروی کے  
کوئی معنی نہیں ہیں۔ بچھر یہ کہ پیروی تو کسی چیز کی ہوتی ہے اس کا ذکر ہونا چاہئے اور یہاں کوئی ایسی چیز نہ کوئی نہیں  
ہے لامحالہ ترکیب توصیفی ملئنے کی صورت میں "مغربی" کے لئے ایک موصوف خواہ وہ "طرز" ہو یا "فکر" یا  
"شاعر" یا کوئی اور مخفوف ماننا پڑے گا اور اس وقت فقرہ کا مطلب طرز مغربی یا انکرو شاعر مغربی ہو گا۔

ظاہر ہے کہ اس مطلب کو اس طرح یعنی بحذف موصوف ادا کرنا اعجم عن الکلام کی دلیل ہے جو خواجه حالی ایسے قادر الکلام شاعر سے نہیں تھا اور بالکل غیر متوقع ہے۔ اگر یہ فقرہ بجا تے مصعرہ اول کے دو مرے صصرعہ میں ہوتا تو یہ کہا بھی جاسکتا تھا کہ قافیہ کی مجبوری سے یہ تکلف گوارا کیا گی۔ اگرچہ مولانا حالی ایسے شاعر کے لئے یہ تکلف بھی غیر محسن ہی رہتا۔ تاہم تکلف کے لئے تو کوئی وجہ پیدا ہو جاتی لیکن بیان تصورت یہ ہے کہ یہ فقرہ پہلے مصعرہ میں ہے۔ شاعر کی مراد اگر واقعی خرب کی پیروی ہوتی تو وہ اس طرح یا کسی اور طرح ادا کر سکتا تھا۔

آؤند حالی اب کریں مغرب کی پیروی      بس اقدارے مصgunی و میر کرچکے  
اس سورت میں شاعر کی مراد واضح طریق پر ادا ہو جاتی اور الفاظ کی لشت اور ترکیب کے حسن میں بھی کوئی فرق پیدا نہ ہوتا۔

پھر یہ بھی دیکھنا چاہئے کہ اگر بالغ من مغربی سے مراد طرزِ مغربی ہی ہے تو مصgunی و میر کے مراد طرزِ شرقی ہو گا۔ لیکن جب شاعرنے دمہور شاعروں کے نام لیکر طرزِ شرقی سے کنایہ کیا ہے تو اب بلاغت کا اقتضای تھا کہ اس کے مقابلہ میں بھی بجائے مغربی کہنے کے طرزِ مغربی کے کئی نامور شاعر کا نام یا جاتا تاکہ مقابلہ صورتہ و معنی دونوں طرح مکمل ہو جانے۔ یہ ظاہر ہے کہ قابل تقلید شعراء فرنگ میں سے مولانا حالی کی مسکاہ میں اگر کوئی شاعر میں تو وہ بارہن کیش اور شیلے کی قسم کا کوئی شاعر نہیں ہو سکتا جن کا میدان زیادہ پر تغزل ہی ہے اور جو حسن و عشق کے مصنایں کے لئے مشہور ہیں بلکہ در صورتہ، ملٹن یا مینی سن ایسا ہی کوئی شاعر سو سکتا ہے جو قومی یا حکیمانہ شاعری اور یا منظر نگاری کے لئے مشہور ہیں یہیں بلاغت کے اقتضاء کے مطابق مولانا حالی اگر چاہتے تو مغربی کے بجائے موزر الذکر شعراء میں سے کسی ایک شاعر کا نام تلفظ کے ادل بدل کے ساتھ بڑی آسانی سے لکھ سکتے تھے۔

ان وجوہ کی بنا پر ہماری تطبی رائے یہی ہے کہ "مغربی" سے مراد مغرب کی پیروی ہرگز نہیں ہے بلکہ مغربی کوئی شاعر ہے اور مولانا حالی کا اشارہ ہا اس کی طرف ہے۔

اب رہی یہ بات کہ یہ شاعر کون ہے؟ تو بعض اربابِ علم و ادب کا خیال ہے کہ شیخ محمد شیری

تر نزیہی ہے جو اپنا تخلص مغربی کرتا تھا۔ مولانا عالیٰ کے اس سے تاثر کی وجہ یہ ہے کہ مغربی کا کلام زیادہ تر عارفانہ اور صوفیانہ ہوتا ہے اس بنا پر مولانا حالیٰ کی مراد یہ ہے کہ اب عشق مجازی کے بکھڑوں سے منہ موڑ کر معرفت حقیقی کی طرف متوجہ ہونا چاہئے اور اس سلسلہ میں مغربی کا طراز اختیار کرنا چاہئے۔ بہت ممکن ہے کہ یہ خیال درست اور صحیح ہو۔ لیکن مغربی کے لفظ کو سنتے ہی سب سے پہلے ہمارا جو انتقالی ذہنی ہوا وہ این زیدون کی طرف ہوا۔ این زیدون عربی کا مشہور شاعر ہے۔ انہیں کارہنے والا تھا اور اس کی شہرت زیادہ تر انہیں کے مرثیہ گو شاعر کی حیثیت سے ہی ہے۔ انہیں کو عام طور پر مغربی کہا جاتا ہے: مولانا عالیٰ ایسے فاضل سے یہ بعید ہے کہ انہوں نے این زیدون کا مرثیہ انہیں شپر چاہوا اور ٹرپھکار اس سے غیر معمولی طور پر متاثر نہ ہوئے ہوں۔ اس بنا پر عجب نہیں مولانا حالیٰ کی مراد یہ ہو کہ اب مصنوعی و میر کا زمانہ نہیں ہے۔ جس میں گل و بلبل اور خدوں کا کل کی حکایتیں ہوتی تھیں بلکہ قوم پر ایک عام ادب طاری ہے اس لئے این زیدون کی طرح قوم کا مرثیہ پڑھنا اور اس کی حالت زیوں کا ماتم کرنا چاہئے۔

اس بحث میں ہم خواہ ترقی پسند ادب کو درمیان میں لانا پسند نہیں کرتے لیکن اس سے نظر انداز نہیں کیا جاسکتا کہ ”پیریت مغربی“ سے جو حضرات مغرب کی پیروی مراد لیتے ہیں وہ زیادہ تر ادب اور تعلیم کی درس جدید سے تعلق رکھتے واسطے ہیں اور دروسے گروہ میں وہ حضرات شامل میں جو قدیم وضع تعلیم کے حامل میں راقم الحروف نے اس سلسلہ میں اپنے اس تاذش میں العلم مولانا عبد الرحمن صاحب سابق صدر شعبہ عربی و فارسی وارد کی ہے۔ یونیورسٹی و حال پرنسپل مدرس عالیہ رامپور سے بھی تحریر اس تصوab کیا تھا اور خود اپنی رائے بھی لکھ دی تھی مولانا مرأۃ الشعرا بی بیندر پایہ کتاب کے مصنف اور علوم مشرقی کے فاضل حلیل کی حیثیت کر ہندوستان کے اربابِ علم میں اپنے ایک مقام خاص رکھتے ہیں۔ مولانا نے بھی راقم الحروف کی ہی تائید کی ہے اور لکھا ہے ”پیروی سے پیروی طرزِ مغرب مرادِ کھانا یا مراد لینا میرے نزدیک متعلق ہے“، البتہ مولانا بھی مغربی سے مراد فارسی شاعری لیتے ہیں۔

## حدیث افتراق امت امت محمدیہ کے ۲۷ فرقے

۳

جانب مولانا سید محمد بدر عالم صاحب میرٹی مذکور مصنفوں دلی

فرقوں کی پکڑت پھر امت محمدیہ کی عقائد کے لئے عجب گرداب حیرت بن رہی ہے۔ ایک مفکر یہ سوچ رہا ہے کہ افتراق و تشتت کی اتنی کثرت میں آخر راز کیا ہے پھر امت محمدیہ کے ۲۷ فرقوں کو دو فرخی کہ دینا اور صرف ایک فرقہ کو جنتی کہنا اس کے لئے اور بھی مشکل کا سامان بناؤ ہے اور ایک سورخ صفوں امام کی ورق گروہی کر کر کے تھکا جاتا ہے لگراں کا بیان حدیث کے عدد سے نکرنا ہیں کھاتا ہے سب اس کا بھی یہ عدد گھٹ جاتا ہے کبھی بڑھ جاتا ہے، ان الجھنوں سے مگر اک جب وہ نظر اور پڑھتا ہے تو اس کو ایک راہ ہی آسان نظر آتی ہے کہ وہ اس حدیث ہی سے دستبردار ہو جائے جس غریب کو یہ پہلا موقع پیش آیا ہواں کا گھبرا جانا کچھ موجب تعجب بھی نہیں۔

احادیث میں نہیں عدد ایک حدیث جب ان شکلات پر گزرتا ہے تو دنیا کی حیرت اس کے لئے کی بحث خود موجب حیرت بن جاتی ہے وہ اعداد و شمار کی بحث کو کچھ اہمیت ہی نہیں دیتا۔ وہ جانتا ہے کہ اعداد و شمار صرف وقتی استحضار اور تکلم کے ذمیں اعتبار کی ایک بات ہوتی ہے کبھی وہ ابہام و اچال کا ارادہ کرتا ہے تو عدد میں بھی پوری تفصیل اختیار نہیں کرتا اور کبھی تفصیل پر اترتا ہو تو عدد کی بھی تفصیل کر دیتا ہے۔ طبیعت کے انشراح اور وقت و محل کی وسعت کے کھاڑی سے دونوں صورتیں اختیار کر لینا معمول بات ہے افراد کو انواع اور انواع کو اجتناس کے تحت میں داخل کرتے ہیں جائے تو عدد گھستا چلا جائے گا اور اس کے بیکن اجتناس و انواع کی تقلیل کرتے جائے تو وہی

عدد بڑھتا چلا جائے گا۔ ان دونوں باتوں میں کوئی اختلاف نہیں سمجھا جا سکتا۔

اعداو و شمار میں موجود اسی طرح اگر کوئی موجود فرقہ اے عالم کے متعلق کوئی عدد لکھتا ہے تو یہ اس کی کا اختلاف نظر طبیعت پر مخصوص ہے کہ وہ کس فرقہ کو تتنی تاریخی اہمیت دینا چاہتا ہے۔ مگن ہے کہ بعض معمولی فرقے اس کے تردید کاریخی لحاظ سے قلبند کرنے کے قابل ہوں اور بعض بڑے فرقے یا اہمیت نہ رکھتے ہوں۔ ہر موجود کوی حق حاصل ہے کہ وہ اپنے مقرر کردہ معیار کے لحاظ سے جو عدد چاہے ذکر کرے یا ہاں تطبیق و اختلاف کا کوئی سوال پیدا نہیں ہو سکتا جب تک کہ اس موجود کا میا را در اس کی اہمیت وغیرہ اہمیت کا اندازہ لگایا جائے، پھر یہ بھی کوئی ضروری نہیں ہے کہ ہر شخص اس کے اس معیار سے اتفاق رلتے بھی کرے ہر شخص کا ذوق اور اس کا نقطہ نظر علیحدہ ہو سکتا ہے اس لئے اس کو حق حاصل ہے کہ وہ کوئی دوسرا معیار مقرر کر لے ان معمولی مقامات پر کسی کو اعتراض کرنے کا کوئی حق نہیں ہے۔

یہاں ہم آپ کے سامنے ای نوع کی چند احادیث پیش کرتے ہیں تاکہ آپ کو معلوم ہو جائے کہ احادیث میں یہ دلت بات کی باتیں ہیں۔ حدیث کی وضع و صحت کا فیصلہ ان پر نہیں ہو سکتا۔

اختلاف عدد کو (۱) احادیث شب الایمان میں ایمان کے شعبوں کا عدد کہیں، (۲) سے اور پا در کہیں چند مثالیں (۳) سے اور بتالیا گیا ہے۔ کیا، (۴) کو پھیلا کر، یا، (۵) کویہیت نہ کر۔ (۶) کہنا کوئی بہت ہی بعید از حقیقت بات ہے۔

(۲) بعض احادیث میں روایا صاحب کو نبوت کا چھایا لیسوں جزا اور کہیں اس کے خلاف بتالیا گیا ہے۔ احادیث میں یہاں سخت اختلاف ہے۔

(۳) احادیث تقسیم روایا میں کہیں ثلاثی تقسیم نہ کوہے اور کہیں شانی۔

(۴) خصائص نبوت کے سلسلہ میں کہیں ۵ خصال عین نہ کوہیں اور کہیں زیادہ۔

(۵) امت کے شہدار کے عدد میں بھی بڑا اختلاف ہے۔

(۶) لئنثم غیر امت کی تغیریں صاحب مشکوہ نے جامع ترمذی کی ایک حسن روایت نقل کی کہ

کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ سے فرمایا کہ تم .. امتوں میں وہ آخری ستروں امت ہو جو خدا کو سب امتوں میں پیاری امت ہے۔ کیا ہیں ہو سکتا کہ اس امت کا ستروں امت ہونا تفاوت درجات اور مراتب خیریت کے لحاظ سے ہو۔

(۷) جامع ترددی میں ہے کہ اہل جنت کی ایک سو بیس صیفیں ہیں ۸۰ امت محمدیہ کی اور لفظیہ دوسری امتوں کی۔

(۸) صحیح احادیث میں دجالوں کا عدد کہیں تھیں اور کہیں .. تک بھی موجود ہے وغیرہ وغیرہ احتلاف عدد کے اس فرم کی احادیث میں علماء کے مختلف نظریات ہیں کوئی محض اپنی ذہانت سے مختلف جوابات نکلتے طرزیاں کر کے ان مختلف عددوں کو ایک مرکز پر جمع کرنے کی کوشش کرتا ہے کوئی یہ عذر کرتا ہے کہ ایک وقت آپ کو اس عدد کا علم دیا گیا تھا اس کے بعد اس سے زیادہ کا علم دیا گیا۔ حدث مزاج اگر قرآن وحیہ لیتا ہے تو کمی کبھی اضطراب کی بھی ٹھہر دیتا ہے۔ محاورات بکلام سے ذوق رکھنے والا اس عدد کو صرف تکثیر کے لئے سمجھتا ہے۔ ہمارے ترذیک یہ جواب ان اعداد میں تو درست ہے جہاں محاورہ عرب میں وہ عدد تکثیر کے لئے مشہور ہو جیسا ۸۰ کا عدد۔ آیت ذیل میں یہی تکثیر کے معنی مراد ہیں۔

إِنَّ سَتْعِيقَةَ الْمُؤْمِنِ بِسَعِينَ هُرَقَّةٌ  
اُگر آپ ان کے لئے شریباری استغفار کریں تو  
لَمْ يَعْفُرْ أَلَّا لَهُمْ  
بُجَّا هُرَگَزْ هُمْ ان کی مفترضت نہیں کریں گے۔

اب احادیث بالا پر غور کیجیے کیا اگر شوب الایمان شمار کے بعد حدیث کے مذکورہ بالاعداد کم و بیش ثابت ہوں تو صحیح بخاری کی اس حدیث کو ضعیف یا موضوع کہدیا جائے گا یا اگر دجالوں کا عدد تاریخی لحاظ سے احادیث کے عدد کے موافق ثابت نہ ہو تو اس سارے ذخیرہ احادیث کو ناقابل انتبار تھیں ادیا جائیگا۔ کیا یہ ممکن نہیں ہے کہ جن دجالوں کا حدیث میں تذکرہ کیا گیا ہے ان کے علاوہ شماریں کسی خاص صفت کی رعایت کی گئی ہو۔ حافظ ابن حجر فرماتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یہاں صرف ان دجالوں کا عدد بیان فرمایا ہے جن کو قوت و شوکت حاصل ہو گی درہ دعویٰ پر تو

بس اوقات سودا دیتے اور جنون کی وجہ سے بھی پیدا ہو جاتا ہے۔ ایسے دعیین نبوت بے شمار گذرے ہیں ان سے حدیث میں کوئی بحث نہیں۔

صحیح بخاری کتاب فتن میں ابو ہریرہؓ فرماتے ہیں کہ مجھ سے امر اوجو کے نام (ظالم بادشاہ) کے نام (بتلا) سے گئے ہیں اگر میں چاہوں تو ان کا نام و نسب تک بتلا سکتا ہوں۔ اس حدیث سے گمان ہو سکتا ہے کہ شاید نام امر اوجو کے نام ان کو بتلا سے گئے تھے لیکن حضرت حذیفہؓ سے مشکوہ شریف میں روایت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے ہمیں ان قادرین فتن کے نام بتلا ہیں جن کے ساتھ تین سو یا اس سے زیادہ کی جماعت ہوگی۔ اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نظر میں عدو شمار بیان کرتے وقت ضرور کوئی معیار ہوتا ہے جس انفاق سے وہ معیار یہاں ہمارے سامنے آگیا ہے ورنہ حضرت حذیفہؓ کے متعلق ہم یہی سمجھتے تھے کہ ان کو ہر قائد فتنہ کا نام بتلا دیا گی تھا۔ احادیث فتن میں اس عام ابہام و انتشار کے علاوہ ایک بڑی مشکل یہ ہے کہ اس فہم کی روایات احادیث حلال و حرام کی طرح عام صحابہ سے دستیاب نہیں ہوتیں اس کی وجہ یہ ہے کہ اس علم کا مخاطب ہر ذی فہم اور غیر ذی فہم بنا یا نہیں جاسکتا اس لئے اور ابہام و ابتلا پیدا ہو جاتا ہے مگر یہ ابہام اس لئے مضر نہیں ہوتا کہ فتنے جب سامنے آتے ہیں تو اہل بصیرہ پر ان کا فتنہ ہوتا مخفی نہیں رہتا۔ اس تشخیص و تعیین کی ہمیں تکلیف نہیں دی گئی کہ یہ فتنہ کون فتنہ ہے۔ اسی طرح حدیث زیر بحث میں امت کے افراق کی پیش گوئی کی گئی ہے اس کا مقصد اس افراق سے ہگاہ کرنا اور ان گمراہیوں کے دور میں اس کی تاکید کرنا ہے کہ امن سنت اپنے ہاتھ سے چھوٹنے نہ پائے اسی لئے صحابہؓ کرام نے اس حدیث کو سن کر یہ سوال نہیں کیا کہ وہ فرقہ کون سے ہیں ان کی علامات کیا ہیں بلکہ یہ پوچھا ہے کہ وہ ایک فرقہ ناجیہ کو نافرقد ہے کیونکہ علی ہما ظاہر ہے یہی مفید ہے کہ اس کے فرقہ کی تیین ہو جائے جب یہ ایک ہی فرقہ ہے تو اس کے سوار جتنے فرقے ہیں وہ بلا بحث کئے خود بخود باطل فرقہ ہوں گے۔ اس لئے صحابہؓ کے تزدیک اس بحث میں پڑنا ہی ایک دماغی تعزیز کے سچا ہا اور کچھ نہ تھا۔

پس جب تک کہ عدد و شمار سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا نقطہ نظر معلوم نہ ہو جائے متنقیم لاستاد احادیث کو ضعیف یا موصوع قرار دیہنا بڑی جارت است اور انتہائی دلیری ہو گی۔ حدیث انتراقی مت بھی اسی سلسلہ کی لیک حدیث ہے۔ ہو سکتا ہے کہ یہاں بھی کسی خاص معیارِ صلالت و قشے کے اعتبار سے یہ خاص عدد بتکلیفیاں گیا ہو۔

پھر امت کے ۳۷ فرقوں کا مسئلہ کوئی عقیدہ کا مسئلہ نہیں ہے بلکہ سلسلہ فتن وال القابات لی ایک پیشگوئی ہے اور اس باب کی عام احادیث کی طرح اس کے بھی بہت سے پہلوں ہم ہیں انھیں اپنے حال پر سہم رہنے دو۔ اس ابہام کی وجہ سے حدیث کو موصوع یا ضعیف کہنا بے معنی ہے۔

پیشگوئی کی احادیث میں فتن حدیث پر نظر رکھنے والے جانتے ہیں کہ در فتن اور مستقبل کے واقعات کی ابہام ناگزیر ہے۔ احادیث میں اکثر ایک نوع کا ابہام ہوتا ہے اس کی ایک وجہ تو یہ کہ جزئیات کی جب تعین کی جاتی ہے تو علی العموم وہ الفاظ کلیات کا جامسہ ہیں لیتے ہیں اور اس لئے جب مذکور اس کو اپنے محل پر چاہ کرنے کی کوشش کرتا ہے تو جتنی صفائی سے اس کا دل چاہ کرنا چاہتا ہے، چاہاں نہیں کر سکتا مثلاً تصوری دلیر کے لئے آپ فرض کر لجئے کہ زید کی شکل و صورت آپ قید الفاظیں لاما چاہیں تو یہی کہتے ہیں کہ اس کا رنگ یہ ہے نوشی ہے اور بہت سے بہت اس کا طول و عرض بتا سکتے ہیں۔ مگر کیا یہ سب الفاظ اتنی تعین پیدا کر سکتے ہیں کہ پھر دوسری صورت پر اس کا صادق کرنا ممکن ہے۔ نہ یہ بکھر ہو سکتا ہے کہ آپ کی یہ قیود خود زیدی کی صورت کی تشخیص میں اور صعوبت پر یا کر دیں جب ایک نادیرہ شخص کی تعین صرف الفاظ سے پوری نہیں ہو سکتی تو مستقبل کے حادثات کی تعین باوجود اُنکے تنوع اور تشابہ کے کیونکہ پر ہو سکتی ہے۔

شریعت کا ایک اہم اتنی تشریع شریعت کے مل نسب العین کے بھی خلاف ہے وہ اپنے مطابق نسب العین داغوں کو ایسی ترویت دینا چاہتی ہے کہ جو علوم غیریہ وہ بیان کرے وہ بلا تردید مرف اس کے اعتقاد و توقیت پر قابل تقدیم ہو جائیں اور اس تسلیم و مرضکی انھیں ایسی علی مشرق حاصل ہو جائے کہ پھر جہاں ان کے سامنے تفصیل کر دی جائے وہاں تفصیل ہی مناسب معلوم ہو اور جہاں اجمال رکھا

جائے وہاں اجمالی پسندیدہ نظر آنے لگے تاہیے آثار یہ دلیل ہیں اس ترمیت کے آثار ملاحظہ فرمائیے۔

خرج عمر علی الناس حضرت عمر بن ابی تشریف اللہ اور فرمایا کہ میں یہیں اس  
نقال احرج علیکم ان کی اجازت نہیں دیتا کہ جو واقعہ اب تک بیش نہیں بیا  
تسلیونا عالم میکن فان تم اس کے متعلق مجھ سے ذریعی سوالات کرو کیونکہ جو  
واقعہات کا بات تک بیش آچکے ہیں ہمیں ان کے غور و  
لنا فیما کان شغل۔

۱۹ خون میں ہی کافی مصروفیت رہتی ہے۔

وکان زید بن ثابت اذ اسئلہ حضرت زید بن ثابت سے جب فرضی سوالات کے  
عن شئی يقول کان هذا افان جائے تو اپ دریافت کرتے کیا یہ واقعہ بیش  
قالوا لا قال دعویٰ حقی پکون آچکا ہے۔ اگر کہا جاتا کہ نہیں تو فرمائے کجب تک  
پیش نہ آجائے اُسے رہنے دو۔

حضرت ابن عمرؓ سے استلام حجر سود کے متعلق دریافت کیا گیا تو فرمایا کہ میں نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو استلام کر سئے اور بوسہ دیتے ہوئے دیکھا ہے اس پر مسئلہ نے یہ فرضی سوالات شرفی کر دیئے کا اگر بھی ہو جائے، اگریں نہ کر سکوں تو جواب یہ دیا ہے۔

اجعل ارائیت بالین ۲۰ اپنے ان فرضی سوالات کوین میں ڈال  
یعنی جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا عمل ہے اس کی اقتداء کی پوری کوشش کرو اور خواہ مخواہ جان  
چلانے کے لئے فرضی سوالات دست کر۔ انسان بہاوقات اس لئے سوالات کرتا ہے کہ وہاں نذریعے سے  
مناظب پر جواب کا دروازہ تنگ کر کے اس کی نیبان تے اپنے لئے جواز کی رخصت حاصل کر لے۔  
سرور فراستے ہیں کہیں کہیں نے ابی بن کعب سے کسی مسئلہ کے متعلق دریافت کیا تو انہوں نے پوچھا  
کیا یہ واقعہ بیش آچکا ہے میں نے عرض کیا۔ نہیں تو فرمایا۔

اجمنا یعنی ارجح احتیٰکیون ابھی تو ہمیں آلام سے رہنے دو جب پیش آجائیکا تو ہم

نماذج اکان احمد نالاٹ تہاری خاطر اس میں غور کر لئی گے اور تینیں اس کا کوئی

نکلی عمل یا اس وقت ہماری تمجید میں آجائے گا۔

صرف دماغی تصریحات علیؑ ان کے علاوہ حضرت عمار حضرت معاذ بن جبل، اور دیگر تابعین و علماء سے جدوجہد میں مغلب ہوئی ہیں بھی بہشت ایسے اثمار رہو ہیں جن کا خلاصہ یہ ہے کہ محض دماغی تصریحات

میں پڑے رہنا انسان کی علی جدد چہرے کے لئے مضرت رہا ہے۔ آج بھی جس قدر ہے عمل افراد یا جمیں نظر آئیں گی ان پر غور کرو گے تو ان کا مشتملہ بھی دماغی عیاشی نظر آئیں گا اور اس میں صحابہ و تابعین اور تین تابعین کے دور میں اس نظریہ کے متعلق کیا کیا فرق ہوتا گیا اس پر کبھی کا یہ موقع نہیں ہے۔

اجبار غائب میں ان آثار سے یہ اندازہ ہو سکتا ہے کہ پیش گئیوں کے سلسلے میں مذاق سلف کیا ہونا چاہئے مذاق سلف کیا انہوں نے کھلے طور پر ایک ایک بات کی ہندی کی چندی کرنے کی جرأت کی ہوگی۔

اگر جواب نہیں میں ہے تو پھر خود ہی انصاف کیجئے کہ لگر کچھ وجوہات کی بنا پر ان احادیث کے بعض پہلواسی زمانہ میں سبھم رہ گئے تو بعد میں اب کون ہے جو ان کو صاف کر سکتا ہے اور اگر نہیں کر سکتا تو کیا اس نے ان احادیث کی صحت پر کوئی اثر پڑنا چاہئے۔

فرقہ میں مختلف جہاں تک ہمارا علم ہے پورے وثوق کے ساتھ کہا جا سکتا ہے کہ ان فرقوں کی نام یک کر کی تعمیں کسی حدیث میں تعمیں نہیں کی گئی ہاں کچھ دیسے اشارات ضرور مطلے ہیں جن سے ان فرقوں کی تعمیں میں مددی جا سکتی ہے۔ نام لے یکر مرح و ذم کرنا ہماری شریعت کا دستور بھی نہیں ہے۔ فارس اور اہل مدینہ کے فضائل میں متعدد احادیث ملتی ہیں لگر کوئی حدیث ایسی ہے کہ بہت نہیں ہوئی جس میں نام یکر ان کا مصدقہ بتا یا گیا ہے۔ علماء نے صرف اپنی جانب سے قیاس آرائیاں کی ہیں پس جب مقام مرح پر نام لینا احادیث کی سنت نہیں تو نہ مرت سے ذیل ہیں کسی کا نام لینا کب اس کے بلند اخلاق کا اقتضار ہو سکتا ہے بلکہ شریعتِ محمدیہ کا یا یک عام قانون ہے کہ لگر ہو نہیں کہ بنا پر کسی شخص سے کوئی معصیت سزدہ ہو جائے تو تا امکان اس کی پرده پھٹی ہی کرنی چاہئے حدود کے باب میں شہادت کے اندر

بیں تدریشت اخترار کی گئی ہے وہ بھی صرف ستر اور پردہ پوشی کی حکمت پہنچی ہے۔ یعنی شریعت یہ نہیں پہنچی کہ پورے ثبوت کے بغیر فوادش اور حیان اک جرائم کی اشاعت یا کسی مسلمان کی پردہ دریکی جائے۔ خیرہ بن شعبہ پر تہمت کی مفہوم بن شعبہ کے متقلق تہمت زنا پر حضرت عمرؓ کی دعا کا جو واقعہ مشہور ہے اس کا شفیع بن حبیش تحقیق نہ کر سکا جیسی ہی تھا۔ نکتہ چینوں نے اُسے دوسرا نگ دیا ہے اور حضرت عمرؓ کے عیوب کی فہرست میں شمار کیا ہے مگر وہ ہینوں نے اسی کو بڑی حکمت پہنچا ہے یہ نہم اور دو دوسری کو میسر آ سکتا ہے جس کو مقاصد شریعت کا پرالادراک ہے جیسی اس کی رعایت کر سکتا ہے کہ الگ اسلام کے دو دوسری میں کسی تقدیر شخصیت کے متقلق کو علطا الزام حد ثبوت کو پہنچ جائے تو آئندہ نسلوں کے لئے وہ کتنا مضرت رسائی ہو سکتا ہے۔

و اقصی کی حقیقت ہے ان کل اتنی تھی کہ انسوں نے خفی طور پر نکاح کر لیا تھا دی ہر بڑے عنوان سے مشہور ہو گیا چونکہ اس وقت اس قسم کے نکاح کی حضرت عمرؓ نے مخالفت فرمادی تھی اس لئے انہیں یہ عذر کرنے کا موقعہ بھی نہیں سکا کہ میں نے خفیہ نکاح کر لیا ہے چنانچہ جب عدم ثبوت کی وجہ سے مقدمہ خاتم ہو گیا اور ان سے حقیقتِ حال دریافت کی گئی تو انسوں نے صاف طور پر اپنے نکاح کا حال بیان کر دیا۔

لہ امام امراء بالاعداد فی شہید انشتعلی نے زنا کے گواہوں میں عدو داعی لئے شرط  
الزنا اے لانہ مامور فیہ بایلساخہ قرار دیا ہے کہ ان معاملات میں (جب تک ثبوت نہ ہو)  
و لهذا اغلفظ فیہ النصاب۔ اصل ستر ہے اسی لئے انصاب شہزادت میں لے شہزادت

(اعلام المؤمنین ج ۱ ص ۱۸)

لہ حضرت عمرؓ نے یہ مانع فوت اس لئے فرمائی تھی کہ عام طور پر نکاح سردو جسم سے کیا جاتا ہے یا تو اس میں شرعی مصلح ہے کی پوری رعایت نہیں کی جاتی اس لئے اذیثہ ہوتا ہے کہ اگر طور پر نکاح کر لیا گیا تو شاید کسی کو اس پر اعتراض ہو گا، مگر یا اس دعوی کو فوادش کے لئے آڑنیا جاتا ہے حضرت عمرؓ کو ان دونوں یا توں کا سرتبہ بخیل رکھتا۔ امام ابو حیینہ نے بھی اسی قسم کے مصلح کے لئے نظر افتعال نکاح کے لئے نصاب شہزادت شرط قرار دیا ہے۔ حالانکہ کمی اور عقد میں اتفاقاً کیلئے روی، ابن الحنفی فی المیدران۔ ان الفحوی یا میر سری روایت کرتے ہیں کہ جس عورت

المغیرۃ ادعی فی تلك المرة الی رمۃ کے معاملہ میں حضرت مسیح مکتہت لگائی گئی تھی ان کے

بھا انھا نکل زوجہ قال دکان یہی نکاح نزدیک وہ ان کی بھیری تھی کیونکہ خفیہ طور پر نکاح کر لیتا

السر و مادی اندکا نیت پسخہ ان کے نزدیک جائز تھا بیان کیا جاتا ہے کہ جب گواہ

(باقی حاشیہ بر صفو ائمہ)

علماء رجح و تعدل نے تمام راصحیا طاکے باوجود اپنی ان نکتہ چیزوں پر جو تنقید حدیث کے سلسلہ میں انہوں نے راویوں کے متعلق کی ہیں بہت تاسفت کا انہمار کیا ہے اس لئے کہ وہ جانتے تھے کہ شانستی ری ہرگز اس کے درپے نہیں ہے کہ وہ امت کے مجرمین کی بر سر بازار رسوائی کا کوئی آئینی دستور تیار کر سے چلے یہ بنی اسرائیل کو جیسے باعنوں ہی کے لئے موزوں تھا کہ جب شب میں وہ کوئی گناہ کرتے تو اس کی صبح کو اپنے دروازوں پر لکھا ہوا دیکھیتے یا مال حرام سے صدقہ دیتے تو انسان سے آگ اتری اور اس کو جلا کر بغیر واپس ہو جاتی اور یہ ان کی رسوائی کا عالم اعلان ہوتا۔ امت محمدیہ کے لئے اب یہ سب ایں پر عدالت مشو خ ہو چکے ہیں۔

امت محمدیہ کے آخری امت علماء نے اس امت کے آخری امت ہونے کی ایک لطیف حکمت ہی یہ ہونے کی ایک لطیف حکمت تحریر کی ہے کہ اب خدا تعالیٰ نہیں جانتا کہ اس امت کی داستان عمل بھی پہلی امتوں کی طرح کسی اور امت کے سامنے پڑھی جائے۔

جماعت منافقین کی رشید و انیوں سے کتب سیرت و تاریخ بھری پڑی ہیں اس کے باوجود ان کے ساتھ شریعت کا سلوک بھی تھا کہ ان میں سے جس نے نمائشی طور پر سبی اسلام کا نقاب ڈالا یا

ان کے خلاف گواہی دے رہے تھے تو یہ کھڑے (باقیہ حادیہ صفحہ لگزتہ) عند شہادتہ فقیل  
مکار ہے تھے جب ان سے اس کی وجہ پوچھی گئی تو  
مازید ان افعلہ بعد شہادتہ  
کہنے لگے کہ ان کی گواہی کا جھوپر بکھاڑھوڑھوڑی  
فقیل و ماقبلہ قال اقیم الہیتہ علیہا  
کی وجہ سے مجھے ہی آرہی ہے درافت کیا کیا آپ  
کیا کیسی گرفتاری کی میں اس کا ثبوت پیش کروں گا  
کہ یہ میری بیوی ہیں۔ اس واقعہ کو بدینہیں ذکر کر  
(المودع بالاسم ۲ ص ۱۲۴)

رہائیہ صفحہ ۶۷  
لہ این ابی حاتم کے تذکرہ میں لکھا ہے کہ ایک دن ان کے سامنے کتاب الحرج و التعدل پڑی جا رہی تھی۔ محمد بن جہوہ رازی نے کہیں ان سے حجی بن معین کا یہ مقولہ نقل کیا ہم ان لوگوں پر سبی طعن کر گزتے ہیں جو ہم سے دو دو سال پہلے اپنے خیہ جنت میں لگا چکے ہیں۔ یہ سن کر ابی حاتم روٹے لگے اور جسم پر ایسا عرضہ طاری ہوا کہ کتاب ہاتھ سے چھپٹ گئی۔ اس حکایت کو چہ رو بارہ انہوں نے سن اور پھر خوب روئے۔

اس کو سوار نہیں کیا گیا لیکن جو مون کا بھیں بن کر آگیا اسے آنے دیا گیا اور جس نے زبانی اسلام کی شہادت دیکی اس کی شہادت تبول کر لے گئی۔

اسوار اس کے انتراق و شستت، تعصب و نخوت کے دور میں جا عتوں کو نام لے یک گمراہ اور دوزخی شہر لنا بھر کے ہوئے فتنوں کو اور بھر کا نا ہے۔

امام غزالیؒ کی ایک نیمی نصیحت کا تعصب بن گیا ہے، انہوں نے حق کی حیات میں نا حق جماعت کو بنظیر حقارت و نفرت دیکھا۔ جاہلوں نے صرف ان کی صدیں اپنے جہل و عنادیں اور تشدی احتیار کر لیا۔ شدہ شدہ یہ وقت صد ائمہ عقائد بن گئے حق کے کلام اللہ کے حدوث و قدم کے مباحث میں یہاں تک بالغہ آمیزیا ہوئیں کہ جو اواز انسان کے حلقہ میں نکلی تھی اس کو سبی قدیم کہ دیا گیا۔ کاش اگر یہ مقابلے اور مناظرے نہ ہوتے تو یہ بے معنی کلمات جو بعد میں عقائد بن گئے شاید کسی مجنوں کی زبان سے بھی نہ نکلتے۔

اس عام سنت کے سوار اگر کہیں کسی جماعت یا فرقہ کا نام یا گیا ہے تو کسی خاص ہی مصلحت کے لئے جس پر علام نے اپنی جگہ کافی بحث کر دی ہے اس لئے ان فرقوں کی تعین پر بحث کرنا قطعاً غیر ضروری ہے تاہم جب اذہان اس طرف متوجہ ہو گئے اور بحث شروع کر دی گئی تو مجبوراً ہمیں بھی کچھ لکھ دینا ناممکن ہے اس موضع پر علام کلام اور علماء اصول دونوں نے اپنی اپنی جگہ گفتگو کی ہے ہمارے تذکرہ علام طباطبی کا کلام سب میں منتخب ہے اور اسی کو علامہ شاطی نے بھی اختیار فرمایا ہے اس لئے ہم اسی کا خلاصہ اپنے الفاظ میں ہر یہ ناظرین کرتے ہیں۔

یہ پہلے ثابت کیا جا چکا ہے کہ حدیث میں زیر بحث صرف وہ اختلافات ہیں جو تفرقی فی الدین کی حدیثیں۔ یہ وہ انتراق ہے جو صراط مسیمے وابستہ رہ کر انحراف کے نتائج میں پیدا ہو جاتا ہے جس کا نام قرآنی نقطہ میں اسیل رکھا گیا ہے اس کا حاصل محل دین سے منصب رہ کر اس کے بعض اصول و کلیات کے ساتھ انحراف کرنا ہے اس لئے یہاں اختلاف و انتراق سے امت اجابت ہی کا اختلاف و انتراق مراد ہو گا۔ امت دعوت کا اختلاف تھیں میں کفار بھی داخل ہو جائیں مراد ہیں ہونکا

یہ دوسری بات ہے کہ اگر یہ انحراف اپنی حد سے تجاوز کر جائے تو اس کی انہصار کفر پر بھی ہو سکتی ہے۔ حدیث کے لقطہ امتی سے یہی معلوم ہوتا ہے کہ جس اختلاف کا بیان ذکر کیا گیا ہے وہ لقطہ امت کے تجھت میں رہ کر ہی ہونا چاہئے، بیہاں امت سے امت دعوت مراد لے لیا بہت بعید ہے کیونکہ اس امت کے اختلاف کو بنی اسرائیل کے اختلاف کے ساتھ تشبیہ دی جا رہی ہے اور ظاہر ہے کہ ان کا اختلاف یہودیت و نصرانیت کے ویسے مفہوم میں داخل رہ کری ہتا اسی طرح اس امت کا اختلاف بھی امت اجابت میں رہ کر ہونا چاہئے کفر اپنے تمام انواع و اقسام کے ساتھ شرعی نظر میں ایک ہی ملت فرار دیا گیا ہے۔ اس کے نشانہ و افتراق کی بحث شریعت میں غیر مفہید بحث ہے۔ اگر تاریخی اعتبار سے نظر ڈالی جائے تو بھی یہی نظر آتا ہے کہ اسلام میں جو مختلف فرقہ بندیاں ہوئیں ہمیشہ وہ اسلام ہی کے نام پر ہوئیں۔ خوارج کے جنگ کی نام بندی ایسی تھی کہ وہ اپنا قدم اسلام اور صراط مستقیم پر سمجھتے تھے اور حضرت علیؑ کو دارہ اسلام سے باہر قرار دیتے تھے، معتزلہ دمرجیہ اور دیگر فرقہ باطلہ سب اپنی جگہ یہی دعویٰ رکھتے تھے کہ یہ دمی راہ ان ہی کی راہ ہے دوسری جماعتیں مخفف اور حق سے ہٹی ہوئی جماعتیں ہیں ان وجہ کی بنا پر جن غالب یہ ہے کہ ان فرقوں کا طہور صرف اسلام کے اندر مقدار ہے کفر کی جماعتیں اس میں شامل نہیں ہیں۔

فرقہ باطلہ کی بیلی علامت ان فرقہ ہائے باطلہ کی تعین کا راستہ اب بھی ہو سکتا ہے کہ ان کی علامات پر بعض و نعاقب ہے اصولی طور پر بحث کی جائے۔ کتاب و سنت کے مطابع سے معلوم ہوتا ہے کہ انحراف، زیغ، اور افتراق کی بڑی علامت خود آپ کا اختلاف ہے لہن گر کوئی مسئلہ اسلام میں زیر بحث آتا ہے اور اس کی وجہ سے افتراق و نشانہ نہیں پھیلتا، بعض وعداوت کی ہوا نہیں چلتی، امت کا شیزادہ مقتضی نہیں ہوتا۔ آپ کی محبت و مودت ختم نہیں ہوتی تو اس کو اختلاف نہ موم نہیں کہا جاسکتا۔ لیکن اگر اس کا نتیجہ محب و تعصیب کی شکل میں نہ دار ہوتا ہے امت کی وحدت پارہ پارہ ہوتی ہے تو اسے انحراف کا اثر سمجھنا چاہئے۔ آیتہ ولا یزالون مختلفین کی تغیریکے ذمیں مجاہد فرماتے ہیں کہ مختلفین اہل باطل ہی اور مر جوہیں کے متعلق لکھتے ہیں۔

اہل الحق میں اختلاف نہیں ہوتا۔ اہل حق میں اختلاف نہیں ہوتا۔

معرف بن شیخ رکتے ہیں کہ اگر کہیں اہل اہوا میں بھی محبت و اتحاد ہوا کرتا تو یہ دہوکا لگتا کہ شاید یہ لوگ اہل حق ہوں لیکن جب اس نعمت سے وہ محروم ہیں تو اب ہر ذی عقل فیصلہ کر سکتا ہے کہ یہ اہل حق نہیں ہو سکتے کیونکہ ان کی شانِ اختلاف و افتراق نہیں۔

حضرت عکرمہؓ فرماتے ہیں کہ مختلفین اہل اہوا اور الامن رحم رکب اہل سنت والجماعہ ہیں۔

حضرت عمر بن عبد العزیزؓ اور امام بالکؓ فرماتے ہیں کہ اہل رحمت اختلاف نہیں کرتے لہ یہ العاظمین رہے ہیں کہ اُس وقت تک اہل حق کے قلوب میں فروعی اختلافات رکھنے کے باوجود کوئی بیض و غاہنہ تھا کوئی آج یہ سمجھنا اور سمجھانا دونوں شکل ہیں کہ فروعی اختلاف کے ساتھ محبت یکے قائم رہ سکتی ہے اگر غور کرو گے تو موجودہ افتراق کی بنیجہ فروعی اختلافات نہیں ہیں بلکہ قلبی سرد ہری ہے ہاں بہانہ بنانے کو یہ بوجہ مذہب کے سرپرکھ دیا جاتا ہے تاہم اس میں بھی کوئی شبہ نہیں کہ اگر رفع میں اور آئین کے جھگڑے تھریخ و تھصب اختلاف و افتراق کی صورت پیدا کر لیں تو ہرگز اس اختلاف کو بھی اہل حق کا اختلاف نہیں کہا جا سکتا۔

حافظ ابن قیمؓ قیاس کی نہیت کے سلسلہ میں لکھتے ہیں کہ قیاسات ہی کی بدولت امت کے کلمہ میں تغیری پھیلی اور یہی اس بات کی دلیل ہے کہ قیاسات خدا کی مرضی کے بخلاف ہیں۔ قرآن کریم میں کوئی کان من عَنِّ دِيَارِ رَبِّهِ لَوْجَدَ وَا اگر یہ قرآن انش تعالیٰ کے سوا کسی اور کی طرف کے فیضیہ اختیالا فاگئیں۔

حضرت ابن عباسؓ میں تبیعیش موجودہ و مسود و موجہ کی تغیری میں فرماتے ہیں کہ تبیع و جوہ کا مصداق اہل سنت اور اہل اختلاف ہیں اور مسود و جوہ کا مصداق اہل فرقہ و اختلاف ہیں۔ اخلاف نکرنا کا حکم | آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے کہ آپس میں خلاف بہباد کرو رہے تھے اسے دلوں میں اخلاف پڑھائے گا۔ اسی لئے جب آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی آیت کے مفہوم میں صحابہؓ کا

اختلاف دیکھتے تو آپ کو حنفی ناگوار ہوتا اور آپ کو اتنا غصہ آتا تھا کہ آپ کا روسے نورانار کی طرح سرخ ہو جاتا اور فرباتے کیا اس بات کا تم کو حکم دیا گیا تھا۔ اجنبی رسول کا اصل مقصدی رفع اختلاف ہے اس لئے جو اختلاف تھا کرتا ہے وہ حقیقت وہ اس ہے۔ مقصود پر یہی ضرب الکاتب ہے حضرت عمرؓ نے صحابہؓ کو مخاطب کر کے فرمایا۔ اگر تم اختلاف کرو گے تو تباہ سے بعده ملے اور زیادہ اختلاف کریں گے؟

ایک دن حضرت عمرؓ کو خبر لگی کہ ابی بن کعبؓ اور ابن مسعودؓ اس مسئلہ میں اختلاف کر رہے ہیں کہ نمازیک کہتے ہیں اور کہ ناسنست ہے یاد کر پڑ دل میں تو انسوں نے سب خوبی دیا اور فرمایا۔ جب تک آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابی ہو کر ایسے ایسے مسائل میں اختلاف کرو گے تو بھلا تھا رے بعد مسلمان کس کے قول کو اختیار کریں گے۔ الگ آج کے بعد میں نے ناکہ دو شخصوں میں اختلاف ہو رہا ہے تو جو مجھے کرنا ہے کر گز روں گا۔

حضرت علیؓ نے اپنے قاضیوں کو لکھ بھیجا۔ جیسا تم پہلے فیصلہ کیا کرتے تھے اب بھی اسی کے موافق کر تے رہو مجھے اختلاف پسند نہیں، میری تذاہے کہ جس طرح میرے پیشہ دنیا سے گندگے ہیں اسی طرح کسی اختلاف کے بغیر میں بھی لگز رجاء فی۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے۔ پہلی ایتیں اسی عادت کی بدولت ہلاک ہوئیں کہ وہ اپنے انبیاء علیہم السلام کے سامنے اختلاف کیا کرتی تھیں۔ اور دوسری حدیث میں فرمایا کہ اپنی کتاب کے بعض حصہ کو بعض کے ساتھ تعارض سمجھ کر لیا کرتی تھیں قرآن اس لئے نہیں آیا کہ تم آئیں میں تعارض پیدا کر کے ایک آیت کو دوسری آیت سے نکاراً بلکہ اس کا ایک حصہ دوسرے کی تصدیق کرتا ہوا تراہے۔ ملہ

ملہ دیکھو اعلام المتعین ج اص ۲۲۵ وجامع بیان المعلم ج ۲ ص ۸۳ و ۸۴۔

حضرت عمرؓ کے اس خطبے سے ظاہر ہوتا ہے کہ ان کی یا اسی نظر کس قدر دوہیں تھیں وہ اجتہاد کو نہیں روکتے اختلاف کو روکتے ہیں، منافر کو روکتے ہیں اور ایسی حدیث کو روکتے ہیں جو سردمست کو اختلاف نہ کھلائے مگر آئندہ کہیں ہوتے کے لئے اختلاف کا ختم نہ دال دے۔ اسی طرح قرآن میں بحث و تعمیر کی مانعت نہیں۔ مانعت اس بحث کی ہے جس کا حامل قرآن کی آیات میں اختلاف و تعارض ثابت کرنا ہو کوشش یہ کرنا چاہئے کہ جہاں اختلاف ہو اس کو تا امکان رفع کیا جائے جہاں تعارض نظر آئے اسے دھکیا جائے (پانی عاشیہ بس عقیلہ تھہدو)

قرآن کریم سے معلوم ہتا ہے کہ حجا پر کرامہ اسی خداوت و نیض کی روئیں یہے چلے جائے تھے خداۓ تعالیٰ کا ان پر یہ بجا انعام ہوا کہ اس میں ان کی بھی کشتو اخلاقیات کی دبارے نکال کر مجتہ مودت کے کنارے لگا دی۔

وَأَذْكُرْ وَلَا تَذَمِّنْ أَعْذَابَ  
فَالْكَلْمَنْ بَيْنَ قَلْمَنْ لَكُمْ  
فَاصْحَّحُمْ بِرَحْمَتِهِ  
إِخْرَاجَ

اور ذاں نیز اس کو بھی باد کرو جائے کیونکہ مرسی کے شیش  
سچے پھر اسے قوائی نے تمہارے دلوں میں الفت ڈال دی  
بھی جو شیخ ہر قلے ہے تو تم اس کی بھروسی سے ایک دوسرے  
کے بھائی بھائی بننے جو سکے۔

پس قیوب ہیں اُنہیں کہت اخوت و اخوات یہ خدا کی شری نعمت ہے اس نے یہ حسہ اسی کا  
بہوکتا ہے جو لا امن رحم را بک کی نہیں ہیں واغل برخچا ہے اس کے بال معاقابل اخلاقی دو افتراءں اس  
نعمت سے محروم ہو سکتی نہیں ہے۔ امام بخاری نے کتاب العظام میں ایک باب قائم کر کے  
لائرال طائفہ میں حدیث اُنقل کی تین میری اہانت میں ایک جماعت عیشہ حق پر پڑھے گی اس کے بعد  
دوسرے باب قائم کیا اور یہ اکیت تحریر فرمائی اور یہ لسک شد۔ اخلاقی نیز یہی اس پر قادر ہے کہ وہ تمہاری  
پاریاں بنادے۔ حافظ ابن حجر لکھتے ہیں کہ ان دونوں بابوں کے درمیان ناسبت یہ ہے کہ ہبھی  
حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اس اہانت میں آئندہ اختلاف ہو گا حتیٰ کہ حق پر قائم رہنے والا صرف ایک طائفہ  
رو جائیگا اس میں آئندہ بابوں میں اس اختلاف کی وجہ بیان کرنے ہیں اور وہ یہ ہے کہ جب آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کو انواعِ عذاب میں ختیار دیا گیا تو آپ نے عذاب کی تمام قسموں میں سے عذاب افتراء  
کو پسند فرمایا تھا کہ اس میں پہلی امتحان کی طرح آپ کی اہست کا استیصال توڑھا۔ پس معلوم ہوا کہ اختلاف  
نشست یہ ایک عذاب ہے اور خداہی باطل ہونے کی نشانی ہے۔ لہ

(بیتیہ حاشیہ ارصفہن گذشتہ) نہ یہ کہ جہاں اختلاف کا کوئی شایستہ ہو وہاں دناغ سخنی کو کسے اختلاف نہیں کیا جائے اور  
اہل حق اور اہل اختلاف کے مزاج کا اگر اندازہ کرو گے تو دونوں کی بحثوں میں مابہ الایسا نہیں ہو گا اُن کا مقصد بحث  
کر کے اختلاف شانا ہے اُن کا مرعاب بحث کر کے اختلاف پیدا کرنا ہے۔ واللہ المستعان  
لہ اگر کوئی اختلاف کے صحیح معنی سمجھ گئے ہیں تو یہ کہا ناٹھا ہے کہ یہاں تو یہ کل ہی حق میں اختلاف اور اہل باطل میں  
التفاہ نظر آتا ہے۔

دوسری علامت اتابع مسئلہ کی پڑی حقیقت سمجھنے کے لئے پہلے محکم و تباہ کی حقیقت دہن نشین کرنا  
متباہات ہے صدوری ہے، قرآن کریم کہتا ہے:-

هُوَاللَّهُمَّ انْزِلْ عَلَيْكَ ابْكِيَّكَابَ خَدَاهِي۔ آپ پر کتاب اناری ہے اس میں آیات  
مِنْهُ ایک تُحکِمَاتٌ هُنْ أَمُّ الْكِتَابَ محکمات ہیں جو کتاب کا بڑا حصہ ہے۔ اور دوسری  
وآخر متشابہات۔ آیات متباہات ہیں۔

عربی میں لفظ ام کے معنی اصل اور بہت کے آتے ہیں۔ لکھ کر کوام القری اسی لئے کہا جاتا ہو  
کہ زمین کا مرکزی نقطہ اور اس کی اصل ہی ہے، یہی سے زمین اطراف و جواب میں پھیلائی گئی ہے  
سورہ فاتحہ کو بھی ام الکتاب اسی لئے کہا جاتا ہے کہ وہ اصول کتاب پر جاوی ہے۔ ام الطریق بڑے راست  
کو کہا جاتا ہے وہ بھی چھوٹے راستوں کے پہنچ کی اصل ہے۔ اصل ام ہیں اصل ہونے کے ساتھ  
اس کے مرچ اور مرکز ہونے کا فہروم بھی ملاحظہ ہوتا ہے۔ ماں کو عربی میں اسی لئے ام کہتے ہیں کہ وہ اولاد  
کی اصل اور ان کا مرچ ہوتی ہے یعنی وہ اسی کے ارد گرد رہتے ہیں صدورت کے وقت اسی کی طرف لوٹ کر  
آتے ہیں۔ جنگ کے بڑے جنڈوں سے کوئی ام اسی لئے کہا جاتا ہے کہ لشکر کو فرکے وقت اسی جنگ  
لوٹ کر آتا ہے۔

اس لحاظ سے محکمات کے ام الکتاب ہنسنے کا یہ طلب ہوگا کہ یہ قرآن کا بڑا حصہ اور اصل ہیں  
یہ اپنی جگہ قائم رہیں گے اور قرآن کا دوسرا حصہ جو نہ اس کی اصل ہے اور نہ انداز ہے وہ اپنی محکمات  
کے ارد گرد گھومنا ہے گا جب ان میں کوئی ام خواہ پیش آئے گا تو ان ہی محکمات کی طرف لوٹ کر حل کریں

لہ اس لحاظ سے سورہ فاتحہ کوام الکتاب کہنے کی لیکن لطیف حکمت یہ ہی ہے کہ سورہ فاتحہ نامیں اپنی جگہ  
رتی ہے۔ بقیہ قرآن اس سے آگر لگتا ہے۔ اب یہ بات بھی حل ہو گئی کہ ہر حکمت میں خاص سورہ فاتحہ ہی  
کیوں واجب کی گئی ہے بقیہ سورتوں میں کوئی اور سورت واجب کیوں نہیں کی گئی اس کی وجہ یہ ہے کہ قرآن  
میں جو سورت ام کی جیشیت رکھتی ہے وہ اپنی سورہ فاتحہ ہے اس لئے اسی کا حق ہے کہ یہ سورت جیشیت ام اپنی  
جگہ رہے اور بقیہ قرآن اس سے ہمگر لگتا ہے۔

(انداز فادفات حضرت امداد قدس سرہ)

جائے گا اور ام کی طرح ان کو متقل جیت حاصل نہ ہوگی۔ جب آپ محکم و تشاپ کافر نے سمجھ چکے تو اب سے کامِ محکمات و تشاہیات کی اس تقسیم ہی نے یہاں خدا کی قہرومندی کا سامان ہیا کر دیا ہے۔ مومن، راسخ فی العلم کے لئے راستہ یہ ہے کہ وہ حکمات پر علی کرتا رہے اور تشاہیات پر ایمان لاتا رہے اس کے بر عکس کچھ فطرت یہ قبیرہ اختیار کر لیتا ہے کہ قرآن کا جو کھلا ہوا حصہ ہے اسے تو تشاہیات کی طرح علاًچہ چھوڑ دیتا ہے اور جو تشاہیات ہے اس کو حکمات کی طرح زیر بحث لے آتا ہے چونکہ تشاہیات خود قوانینِ مراد میں واضح نہیں ہوتے اور یہ شخص امام کتاب کی طرف رجع نہیں کرتا اس لئے جس قدر اس کی مراد حاصل کرنے میں دوڑتا جاتا ہے اسی قدر منزلِ مقصود سے بعید تر ہوتا چلا جاتا ہے۔ یہ چاہتا ہے کہ کہیں پنچکار اس کی پیاس بچے مگر اس کی نشانی اور بڑھتی رہتی ہے اور لای جو جدوجہد میں اس کی عنوان ہو جاتی ہے نہ اس ساحلِ مراد ہی ہاتھ آتا ہے نہ اس بدنصیب کا سفری تمام ہوتا ہے۔

خدا نے حل و حرمت اور عمل کے بقیت آئیں بنائے ہیں اس میں کوئی ابہام نہیں رکھا اور جہاں ابہام رکھا ہے اس پہنچ کی دعوت نہیں دی بلکہ صرف ایمان لانے کا امر کیا ہے۔ اب اگر کوئی بدنصیب صحیح را ہیں چلتا اور خود بھکتا پھرتا ہے تو یہ قصور اس کا ہے یُخْسِلُهُ كثِيرًا وَ يَهْدِي يَهْدِي كثِيرًا کا راز اسی تقسیم میں مضر ہے۔ اسی جگہ مغلص و غیر مغلص، سید و شقی کافر نے واضح ہوتا ہے۔ شانِ تعلیم تسلیم نمود و سکری کا یہی نقطہ اسخان ہے فرقہ ایسا باطل کے پھوٹنے کا یہی سرچشمہ ہے اس لئے اس پر دوبارہ پھر تفضیلی نقطہ ڈالنے۔

محکم و تشاپ کی تحقیق میں محکم کے دو معنی ہیں ایک عام اور ایک خاص، خاص اصطلاح میں محکم شرح کے بال مقابل اور کھلی ہوئی ہیں وہ محکمات ہیں۔ اس اصطلاح کے موالق تشاہیات وہ آیات ہوں گی جو اپنی مراد میں واضح نہ ہوں خواہ بحث و تجھیس کے بعد حل ہو سکیں یا نہ ہو سکیں۔ اس بنا پر تشاہیات کی دو

لہ یعنی حضرت عبدالرشد بن مسعود اور حضرت ابن عباسؓ سے مردی ہیں۔ (تغیر المأرچ ص ۲۳۷)

قیمیں ہو جائیں گی (۱) حقیقی (۲) و اضافی۔ مثاہبِ حقیقی وہ ہو گا جس کی مراد نہ خود شریعت نے بتالاً ہو  
ناس کے حاصل کرنے کا ہمارے پاس کوئی ذریعہ ہو۔ غرض تحقیقات کے تمام دروازے بند نظر آئیں اور  
جود دروازہ کھلا ہو وہ صرف ایک ایمان کا دروازہ ہو قرآن کریم میں ایسے مثاہب کا وجود بہت ہی نادر ہے  
اور اس کا مقصد بھی بخوبی ایمان لانے کے اور کچھ نہیں ہے۔ آیتِ بالا میں مثاہبات کی بھی معنی مراد ہیں  
مثاہب اضافی قرآن کریم کا وہ حصہ ہے جس کی تفصیل خود قرآن کریم نے دوسری جگہ بیان کری  
ہے۔ مثلاً کسی عام کی تخصیص یا کسی مطلق کی تقيید لیکن بے علیٰ یا کچھ فطرتی یا ابتلاء ہوئی اس تحقیقی  
کی فرصت نہیں دیتی کہ کلام کے سیاق و سبق کو دیکھا جائے۔ عام و خاص، مطلق و مقيید کے ارتباً ط  
کا حافظہ کیا جائے بلکہ صرف یک طرفہ نظر کر کے قرآن کے خلاف ایک معنی پیدا کر لیتی ہے۔ مثلاً ایک  
مرتبہ ایک شخص نے جابر حنفی سے دریافت کیا کہ ذیل کی آیت کا کیا مطلب ہے۔

فَلَمَّا بَرَحَ الْأَرْضَ حَتَّىٰ يَأْذَنَ لِي أَيُّ اُولَيْكُمْ إِلَهٌ مِّنْ دُّنْهُ وَهُوَ خَيْرُ الْحَاكِمِينَ

اس نے جواب دیا کہ اس آیت کا مصدقہ ہنوز ظاہر نہیں ہوا۔ عیان نے فرمایا کہ جھونٹ  
بولتا ہے۔ حمیدی کہتے ہیں کہ ہم نے عیان سے دریافت کیا کہ اس شخص کا مطلب کیا تھا فرمایا کہ  
روافض کا عقیدہ ہے کہ حضرت علیؑ بارلوں میں چھپے بیٹھے ہیں جب کبھی ان کو حکم ہو گا تو انی اولاد  
کے ساتھ آسانوں میں ظاہر ہوں گے پر رافضی اس پر اس آیت کو چاپ کرنا چاہتا ہے۔

اب غور کیجئے کہ آیت کا تمام سیاق و سبق صاف حضرت یوسف علیہ السلام کے  
بھائیوں کے بارے میں ہے۔ یہاں اس مہل مرتا پاکنہ عقیدہ کا گلیق تعلق ہی نہیں تھا مگر اس۔  
شخص نے جب آیت کو اپنے نہ سب پڑھانا چاہا تو اس کو اول و آخرے علیحدہ کو کے صرف دریان  
کا حصہ پڑھا۔ اسی طرح خوارج صرف ان الحکم لا اللہ رہل کے اور یہ نہ دیکھا کہ خود قرآن ہی میں  
دوسری جگہ ان انوں کی تحریک موجود ہے۔ جب پر کا حال بھی یہی ہے وہ بھی صرف  
وَكَلَّهُمْ حَلْقَمُ وَفَاتَهُمُونَ اُشدُّ نے تھیں اور تھا رے علی کو پیدا کیا۔

کر لئے بیٹھے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ جب ہمارے عمل بھی اسی کے پیدا کئے ہوئے ہیں تو اب ہمارا الفتیار

کیا رہا۔ لیکن اسی قرآن میں جَرَأَ عَمَّا كَانَوا يَكْسِبُونَ (یہ بدلہ ہے ان کا مول کا جو اخون نے خود کے ہیں) بھی موجود ہے۔ جس سے صاف طور پر معلوم ہوتا ہے کہ بندہ کے افعال اس کے کب و اختیار سے صادر ہوتے ہیں۔

غرض باطل فرقوں کا یہی دستور ہے کہ چھلے وہ ایک خیال پکالیتے ہیں پھر اس پر قرآن کے استدلال قائم کرنے کے لئے کسی آیت کی آڑ تلاش کر لیتے ہیں اور ہوئی پر ہدی کا زنگ چڑھا کر آنکھیں بند کر لیتے ہیں اور اس کی کوئی پرواہ نہیں کرتے کہ اسی قرآن میں دوسری جگہ اس کی تشریح ان کے مدعای کے خلاف موجود ہوتی ہے۔ پس تشابہ اضافی بعض کے لحاظ سے تو تشابہ ہوتا ہے اور بعض کے لئے حکم ہوتا ہے۔ اگر یہ دیکھا جائے کہ جب خود شریعت نے مہم کو مفصل، عام کو خاص، مطلق کو مقتضد کر دیا ہے تو اس کے بعد اس میں کوئی تشابہ نہیں رہتا اور اس لئے علماء کو بحث کا حق حاصل ہے اور اگر یہ دیکھا جائے کہ وہ اپنی توضیح میں ایک تاصل الفہم کے لئے دوسری آیت کی طرف رجوع کرنے کا محتاج ہوتا جس کی اس میں الہیت نہیں تو اس کے لئے یہی کہا جائے گا کہ جس طرح تشابہات حقیقیہ کی تحقیق علماء کے لئے ممنوع تھی اسی طرح ان آیاتِ محکمات پر بحث کرنا ان کے لئے ممنوع ہے وہاں مطلقاً بحث و تحقیق زینہ کی علامت تھی۔ یہاں نااہل اور بے علموں کی بحث زینہ کی علامت ہوئی۔ خلاصہ یہ ہے کہ تشابہ کسی فی نفسہ ہوتا ہے کبھی اپنے قصور علمی کی وجہ سے نظر آئے لگتا ہو حکم دونوں جگہ ایک ہے۔ تشاچیقی سبک کے لئے تشابہ ہے اس لئے کسی کو بحث کرنے کی اجازت نہیں اور تشابہ اضافی جس کے حق میں تشابہ ہے خاص اس کے لئے اس پر بحث کی اجازت نہیں لیکن جب اہل زینہ اپنی بے علمی کا ادراک نہیں کرتے یا ادراک کے باوجود بعض جارت اور اتباعِ ہوئی کی وجہ سے اس وادی میں قدم رکھ دیتے ہیں تو پھر اسی جگہ سے وہ شاپس پھوٹنے لگتی ہیں جس کو قرآن کریم میں «السُّبْلُ ہَبَّا» گیا ہے۔ اور اختلافِ نہر میں کی بیان ادا پڑ جاتی ہے۔

سلہ دیکھو المواقفات ج ۲ ص ۸۶ - ۹۳۔ سلہ نفیر المار میں حکم دشابہ کی بحث بہت مکمل موجود ہے۔ فاضل مصنف نے صرف اس مسئلہ پر ۲۳ صفحہ پر بحث کی ہے۔ (باتی حاشیہ بصفحہ آئندہ)

تیسرا علامت اتباع ہوئی ہے ہمارے پہلے مصنفوں میں اس پر آیات و احادیث کی روشنی میں کافی بحث گزندھی ہے۔ ان ہر سے علامت میں فرق یہ ہے کہ پہلی علامت یعنی اختلاف و شتت کی شناخت ہر شخص کر سکتا ہے و دوسری علامت کی شناخت سرف علماء را سمجھنے کا حصہ ہے کیونکہ وہ مکملات و مشابہات کے فرق پر موقوف ہے اور اس کا علم علماء ہی کو ہر سکتا ہے۔ تیسرا علامت خود انسان ہی کے فیصلہ کی بات ہے وہ خوبی اس کا فیصلہ کر سکتا ہے کہ اس کے باطن میں اتباع صدی کا جز چھے یا ابلع ہوئی کا۔

اب اگر آپ کو فرمائیا کہ اپنے کی شناخت کرنی ہے تو ان علامات سے کر لیجئے مگر ان علامات کے بعد بھی دائرہ بحث ختم نہیں ہو کا اس لئے اس بحث کو تمام گزے کا وہی ایک راستہ ہے جو ہمارے صواب کو امام نے اختیار فرمایا تھا یعنی ان ہے فرقوں کی تعین یا ان کی علامات پر سوال و جواب کی جائے یہ تحقیق کر لی جائے کہ فرقہ ناجیہ کون سا فرقہ ہے یہ معین بھی ہے اور مختصر بھی۔

فرقہ ناجیہ کی تعین اور ناجیہ صاحب کرام نے اس ناشر کو اس لئے چھوڑ دیا تھا کہ وہ یہ جانتے تھے کہ فرقوں کے ابہام کی حکمت را ہستیم بلا صاحب وحی کے بتائے ہوئے قطعی طور پر دریافت ہی نہیں ہوتی اگر صرف ہماری عقل اس کے لئے کافی ہو سکتی تو نبیا علیہم السلام کی حاجت ہی کیا رہی اس لئے اس کی تعین تو خود رسول ہی کی زبان سے ہو جانا چاہئے یہ امت کے اجتہاد پر پر درکرنے کا مسئلہ نہیں ہے ہاں

(بیان حاشیہ از صورہ گذشت) اگر اس کے دوسرے اطراف و جواب کا بھی لحاظ کیا جائے تو پورے ۶۲ صفات پر ہے مباحثت پیسیا ہوئے ہیں۔ اور مکمل و تغایب کی تفسیریں دس اقوال پیش کرنے کے بعد یہ اختیار کیا ہے کہ قرآن میں ایک آیت بھی ایسی نہیں ہے جس کی مراد بالکل غیر معلوم ہو بلکہ اس کو غیر معمول قرار دیا ہے وہ فرماتے ہیں کہ جس شے کا ہم اور انہیں کر سکتے وہ مشابہات کے معانی نہیں بلکہ ان کی پورت پوری کیمیات ہیں مثلاً صفات ایسی کی کیفیت جن دو دنخ اور دوسرے عالم عجیب کی تفصیلی کیفیت، استوار علی العرش اور قیام قیامت کی کیفیت اور اس قسم کے دوسرے امور و ان کے نزدیک قرآن کریم میں صرف مشابہ اضافی ہے مشاپ تحقیق کا کوئی وجود نہیں جو لوگ مشابہات پر دو رحمان کے اعتراضات کا جواب دیا چاہیں ان کے لئے اس کا مطالعہ کرنا ضروری ہے ان کے کلام کا اصل مأخذ حافظ ابن تیمیہ کی سورہ اخلاص کی تفسیر ہے۔ محمد بن ابراہیم وزیر نے بھی اس جگہ منید کلام کیا ہے۔

(دیکھو الروض الباسم ج ۲ ص ۵۲)

شاہراہ و نجات متعین ہو جانے کے بعد میں معرفت کی تعین امت کے اجتہاد کے پر کی جا سکتی ہے گو اعمال کے لئے میدان صاف کر دیا گیا ہے اور صرف نظری مرحلہ میں امت کے فہم و اجتہاد کا امتحان یا گیا ہے شریعت محدث صفتِ اعدال میں اتنی اتمم و اکمل ہے کہ دوسرے مل متفقہ میں گردیا "الصلطہ مستقیم" اس کا ایک لقب بن گیا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ جتنا توازن جتنا اعدال جتنا اقصاد اور میانہ روی اس شریعت میں ملموٹ ہے اتنا دوسری شرائع میں نہیں۔ شریعت موسویہ و علییویہ کے افراد تفریط کا حال معلوم ہے، گوہ اپنے زمانہ کا توازن درست رکھنے کے لئے کتنی ہی معتدل ہوں مگر اس شریعت کے اعدال کے مقابلہ رکھی نہیں جا سکتیں آخر و اصر اور اغلال (شدید احکام) کیا چیزیں ٹھیں جسے شریعت مصطفویہ نے میزان شریعت سے نکال کر اعدال کی صورت پیدا کی ہے۔ اسی صفتِ ممتاز کے لحاظ سے اس امت کو امتِ وسط اکاہا گیا ہے اس لئے یہاں ادنیٰ اخلاق بھی نمایاں ہو جاتا ہے اور وہ صراطِ مستقیم سے ہے ہوئے سبل کی صورت میں نظر آنے لگتا ہے۔ قرآن کریم میں ارشاد ہے۔ وَ

عَلَى أَنْتَ قَصْدُ السَّبِيلِ وَمِنْهَا جَاءَتْ

سہل تتریٰ فرماتے ہیں کہ "قصد السبیل" یعنی میانہ راستہ طریق سنت ہے اور میانہ جائز مل دبل متفرق ہیں۔ مجاہد نے اس کو اور زیادہ صاف الفاظ میں بیان کیا ہے وہ "قصد السبیل" کی تفسیر میں فرماتے ہیں

المقتضى بين الخلو والقصيد و یعنی میانہ روی یہ ہے کہ ذاں میں فلو اور بانہ ذلك یغید ان الجائز والغایلی ہوا و رکھتا ہی رہے اس کے مقابلہ جائز کا مفہوم او المقصود ولا ہامن اوصاف یہی ہو گا کہ اس میں یا تو غلط نظر آئے یا کہ تباہی، یہ

البدع لہ

دونوں مل معرفت کے اوصاف ہیں۔

ان لحاظ سے ظاہر ہے کہ اقصاد اعدال کتنی کم منزل ہے اگر پہ ذرا جھکتے ہے تو غلو مہاجاتا ہے اگر ذرا اڑتا ہے تو تعمیر کا لازم عائد ہوتا ہے اس لئے اعدال کی صرف یہی ایک صورت ہے کہ ہمہ وقت شریعت پر توانوں کی طرح ملکی بندی رہے کہ کہیں ملکاتی تو نہیں ہر رہا ہوں کے پیشیب کہاں ایں شریعت پر علیاشیفت خرد بے خون مگر چشید نتوں

بہمنی التار | یہاں ایک شبے یہ بھی پیش آ رہا ہے کہ اس امت کی اکثریت الگ جہنم میں ہوتی ہے اسی امت لاداحدہ | مرحومہ کیسے ہو سکتی ہے ہمارے نزدیک اصولیہ سوال ہی غلط ہے یہ فیصلہ ابھی بل اندھت ہے ۔ درمیانی مراحل سے گذر کر جب یہ امت جنت میں داخل ہو جائے اس وقت یہ تبلویں اگم گزنا چاہے کہ دوسری امتوں کے مقابلہ میں یہ امت نیا رہ ہے یا کم اس وقت یہ صحیح اندازہ ہو سکتا ہے کہ درحقیقت یہ امت امت مرحومہ ہے یا نہیں ۔

نیز یہ بھی تو سوچئے کہ اس امت کی ضرب الشل وحدت، اس کی خداتری، راستبازی، ابھی ہمدردی و سلوك یہ اس کے دور عروج کی باتیں ہیں اس کے عکس اس کا افتراق و شستہ اس کا نفرق و کجر وی یہ اس کے دور نزول کی دلستان ہے کسی قوم کے دور عروج کی تاریخ اس کے دور نزول میں پڑھنے کی سی کرتا بڑا اظلم ہے جن احادیث میں اس امت کی خیریت و بہری موجود ہے انہی میں س کے دور انحطاط کا یہ افتراق نذکور ہے پھر اس میں ترد و شبه کی کیا بات ہے ۔

لهم فی التار | یہاں ایک بڑے عالم محقق نے یہ جواب یاد کر لکھا فی التار | در محل ایک محاورہ ہے جو کی تحقیق کسی چیز کے غلط اور ناقابل تبول ہونے کے موقع پر پوچھا جاتا ہے جیسا کہ دو میں کہدیتے ہیں کہ ”اسے چوٹھے میں ڈالو“ یہاں درحقیقت روزخی ہونا مراد ہی ہے مگر میں اس جواب میں ترد ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ اس حدیث کے درسرے الفاظ میں ” واحدۃ فی الجنة“ صرف ایک فرق جنت میں ہو گا موجود ہے ۔ لفظ نار اور جنت کا مقابل یہاں اس محاورہ کی گنجائش نہیں دیتا

ہمارے نزدیک حدیث کی راجح مرادوہ ہے جو حجۃ الاسلام امام غزالیؒ نے بیان فرمائی ہو اور جس کو شاہ عبدالعزیز نے جزوی اصلاح کے ساتھ اپنے فادی میں نقل فرمایا ہے اس کا خلاصہ یہ ہے کہ اس ایک فرق سے مراد وہ فرقہ ہے جو بلا کسی ادنیٰ عذاب کے جنت میں جائے گا اور یہ وہ ہو گا، جس میں اعتمادی اور علی کمی پہلو سے بھی بعدت نے راہ نہ پائی ہو گی اگر بنا بر پیشہ میت کری علی گزوری مانے

سلہ ترمذی میں روایت ہے کہ اہل جنت کی کل صفين ایک سو تیس ہوں گے جس میں اُسی اس امت کی اور بقیہ چالیس سب امتوں کی ۔

مرزد بھی ہو گئی ہوگی قوانین تعالیٰ کی رحمت یا اسے معاف کر دے گی ورنہ قبراء و محشر کے شدائیں کہیں اس کا حساب مجری کر لے گی۔ اس کے مقابل جو باطل فرقے ہیں ان کو اپنے افتراق و تشتت کی سزا مل گتتا ہے گی اس کے بعد وہ بھی جنت میں چلے جائیں گے آخر کار اس امت کا ہر فرقہ کچھ عنزا پاکر یا بلا عذاب جنت میں داخل ہو جائے گا۔ یہی مطلب ہو گتا ہے ابن عزر کی اس حدیث کا مامن امۃ الاء و بعضہا فی النار ہر ایک امت کے کچھ لوگ جنت میں اور کچھ دوزخ و بعضہا فی الجنة الاء امۃ میں جائیں گے صرف ایک ہیری امت ہے

ناہما کلہا فی الجنة جو پوی کی پوری جنت میں جائے گی۔

یہ حدیث مجمع اور مجمع صنفیں طبرانی نے رعایت کی ہے۔ صاحب جمیع الفواید فرماتے ہیں کہ اس کی اسناد ضعیف ہے تاہم اس کی مزادو ہے ہے جو ہم نے ابھی آپ کے سامنے ذکر کی ورنہ تسلیم کرنا ہے اگر کہ اس امت کے لئے ماریجات صرف کلمہ توحید ہے اور معصیت موجب عذاب نہیں۔ یہ اہل سنت و اجماعت کا نذر ہے نہیں ہے مرجبہ کا نذر ہے۔ صحیح احادیث میں ثابت ہے کہ آپ نے اپنی امت کے بعض افراد کو کہشم خود دوزخ میں دیکھا پھر یہ کیسے تسلیم کیا جا سکتا ہے کہ یہ تمام امت بلا عذاب جنت میں داخل ہو گی۔

خلاصہ یہ کہ ظاہر ہے کہ اس فرقہ سے وہی فرقہ مراد ہے جس نے سنت پر شیک شیک عمل کیا ہے۔ بدعت سے وہ ہمیشہ دور اور نفور رہا ہے، اس کے اعتقاد و عمل کے دونوں بازو درست ہیں یہی فرقہ میر صاحب اجنت میں داخل ہو گا اور لفظ ”ما ان اعلیٰ و اصحابی“ بھی زیادہ اسی پر چسپاں ہو گا۔

(آنہ مذہب مضمون میں اس کی تحقیق کی جائیگی)

(باقی آئندہ)

# اسبابِ کفر و حجود

(جو قرآن مجید میں بیان ہوتے)

پہلا سبب۔ تقلید آباؤ اکا بر وغیرہ

انچنانیں میں طویل امتحان صاحبِ الہیو کیتھ ایسٹ نہ باد

خداوندِ کریم کی تمام علوفات میں انسان خاص طور سے مکلف اور اپنے سیاہ و سفید کے لئے ذمہ دار ہے۔ اس ذمہ داری کے بنا دی وہ وجہ کی قلیلش ہیں خود انسان کے اندر کرنی چاہئے، نہ کہ انسان کے باہر۔ قرآنی حقائق کی بنابر جہاں تک میں اپنیں سمجھ سکا ہوں۔ یہ ماتسبے خوف نہ تر دیں کہی جاسکتی ہے کہ بنی آدم کے عقائد و اعمال پر مزاوجہ اکے مرتب ہونے کی ہمیں دھمچندہ چیزیں ہیں جو خود آدمی کے اندر موجود ہیں اور جن سے وہ ہر وقت فائدہ اٹھا سکتا ہے۔ یہ ورنی تعلیمات جن میں انبیاء رعلیمهم السلام اور مصلحین وغیرہم کی کوششیں بھی شامل ہیں۔ انسانی ذمہ داری کے وجہ میں دوسرے درجے پر آتی ہیں۔

علم [اللہ تعالیٰ] کی بعض ایسی خاص نعمتوں میں جو انسان کے اندر و دیعت کی گئی ہیں اور جن کی وجہ سے انسان کو منازد اور مخصوص گردانا گیا ہے۔ ایک نعمت علم کی دولت ہے جس کے ذریعے آدمی کو حقائق اشیا کے معلوم کرنے کی استعداد حاصل ہوتی ہے۔ قرآن مجید سے ثابت ہوتا ہے کہ حقیقت شناسی کی بے انتہا و سنتیں اور فہریج محدود امکانات بنی نزع انسان کے سامنے موجود ہیں۔ اقوام عالم کی تاریخ اس بات کی شہادت دیتی ہے کہ انسان تبدیلی علم میں ترقی کرتا چلا آیا ہے اور چلا جائے گا۔ اس ترقی کے مکنات یقیناً غیر تناہی ہیں۔ یہ امور بات ہے کہ انسان اپنی اس استعداد سے کہاں تک فائدہ اٹھاتا رہا ہے یا آئندہ اٹھائے گا۔



بولی جائیں گی۔ اس بیان کی صحت سے بھی انکار نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ اگر یہ بیان بھی لیا جائے کہ حضرت آدم نے اپنی زندگی میں صرف ایک ہی زبان بولی تھی تو بھی اس حقیقت سے انکار نہیں ہو سکتا کہ آدم کی نظرت اور سر شست میں اللہ تعالیٰ نے یقیناً یہ استعداد رکھ دی تھی کہ آگے چل کر اس کی اولاد لعات مختلفہ میں گفتگو کر سکے۔

تفسیر فتح العیان میں بھی لفظ اسما رکے معنوں کے متعلق مخاطب افوال نقل ہوئے ہیں۔  
بعض علماء کا قول ہے کہ اسما رکے معنوں کے متعلق مخاطب افوال نقل ہوئے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے تمام حیوانات اور چیزات وغیرہ پیدا کر کے آدم کو دھکائے اور اسے ان کے نام بتائے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ اسما رکے معنوں کے متعلق مخاطب افوال نقل ہوئے ہیں کہ اللہ تعالیٰ اسما رکے معنوں کے متعلق مخاطب افوال نقل ہوئے ہیں۔

حقیقت حال یہ ہے کہ ایک حد تک یہ تمام قول صحیح ہیں۔ البتہ یہ غلط ہے کہ اسما رکے معنوں کو کسی ایک خاص چیز پر موقوف کر دیا جائے۔ بات یہ ہے کہ خداوند کیم نے آدم کو پیدا کر کے اُسے دولت علم سے سرفراز فرمایا۔ کچھ علم اسے فی الحال عطا کر دیا اور باقی علوم کے حاصل کرنے کی بے انتہا استعداد اسے نہیں دی۔ گویا علوم و فنون کے شیمار مسحور خزانوں کی کنجیاں اس کے حوالے کر دیں۔ تاکہ حسب ضرورت اور حسب سی وہ ان سے مستفیض ہو سکے۔

کہا کا لفظ اس بات کی قطعی دلیل ہے کہ اللہ تعالیٰ نے بنی آدم کے سامنے حصول علم و فن کی غیر محدود اور بے نہایت وسیعیں کھول کر رکھ دی ہیں۔ نوع انسانی آج تک اس میدان میں جتنی ترقی کر چکی ہے وہ اس قلزم امکانات کا ایک قطرہ بھی نہیں جو اسی تک پر رہے غیر میں مستور ہے۔ تعالیٰ تو یہ صرف یہم اللہ تک ہی پہنچے ہیں اور آگے دیکھئے ہو تو یہ کیا۔

پس جب خدا نے انسان کے اندر حصول علم کی یاد میں ترقی کرے اور پھر علم کے ذریعہ خدا کو پہنچانے، یہ بات اس استعداد سے فائدہ اٹھا کر روزانہ اپنے علم میں ترقی کرے کہ تو اس کا فرض ہے کہ وہ تو ظاہر ہے کہ علم خدا شناشی کا ایک بڑا ذریعہ ہے۔ ابتوں سعدی

پے علم چوں شمع باید گداخت کبے علم نتوان خدا را ثنا خست  
خود قرآن مجید کے چند در چند مقامات سے یہ ثابت ہوتا ہے کہ علم کے ذریعے خدا شناسی خدا  
تری، عقائد کی درستی اور اعمال کی اصلاح ممکن ہوتی ہے۔ پس ظاہر ہے کہ صاحب علم ہونے کی  
وجہ سے انسان اپنے اعمال و عقائد کے لئے خدا کے سامنے ذمہوار ہے۔ خدا اس تک کوئی بیرونی تذکرہ  
تعلیم ہے یا نہ ہے۔

عقل اعلم کی دولت کے ساتھ ساتھ دوسری نعمت جوانہ تعالیٰ نے بنی آدم کو عطا کی وہ عقل کی  
دولت ہے جس کے ذریعے آدمی سوچا سمجھتا اور زیک و بدبیں تمیز کرتا ہے۔ اس داد میں بھی انسان کو ایک  
حد تک باقی تمام مخلوقات پر فضیلت اور اسیاز حاصل ہے۔ اس سے انکار نہیں ہو سکتا کہ اللہ تعالیٰ نے  
اپنی باقی مخلوق کو بھی اس کے فرائض اور اس کی ضروریات اور حیثیت کے مطابق عقل عطا کی ہے۔ لیکن  
اس بات میں بھی شک کرنے کی کوئی گنجائش نہیں۔ کہ باقی تمام مخلوقات کے مقابلے میں انسان کو  
اس بارے میں بھی خاص فضیلت حاصل ہے۔

وَالشَّمَسُ وَضُحُّهَا وَالْقَرْبَرُ قسم ہے سورج کی اور اس کی دھوپ کی اور قم  
إِذَا تَلَهَا وَالنَّهَارُ لِذِاجَلَهَا۔ ہے چاند کی جب اس کے پیچے آؤے اور قم ہے  
وَاللَّيْلُ إِذَا يَغْشِهَا وَالشَّمَاءُ دن کی جب ظاہر کرے اس کو اور رات کی جب  
وَمَا بَنَهَا وَالْأَرْضُ وَمَا ڈھانک لے اس کو اور آسمان کی اور اس ذات  
لَحَّهَا وَنَفَسٌ وَفَاسِحَهَا۔ کی جس نے پیدا کیا اس کو اور قم ہے زمین کی اور  
فَالْهُمَّ هَا بِخُورَهَا وَتَقْوَهَا۔ جس نے بچایا اس کو اور قم ہے جان کی اور  
مَذَاقُهُ مَنْ ذَكَرَهَا۔ جس نے تذرسٹ کیا اس کو۔ بھی اس کے جی میں  
ذالی اس کی بہ کاری اور اس کی پہنچ گاری۔  
تَحْقِيقُ مَرَادِكُوْهِچَا جس نے پاک کیا اس کو، اور  
نَامِرَدِهِوْجِس نے گاڑ دیا اس کو۔

ان چھوٹی چھوٹی دس آتیوں میں علم و حکمت کے عظیم الشان خزانے مرفون ہیں۔ تریاہ کاوش کے بغیر جو کچھ سطح پر نظر آ رہا ہے وہ میں باتیں ہیں۔ پہلی یہ کہ اللہ تعالیٰ نے پہلے صحیحہ کائنات کی ان آیات بیانات کا ذکر کیا ہے جو ہر وقت ہر ایک انسان کے سامنے ہیں۔ اور جو اس کے لئے مژل مقصود تک پہنچنے کے لئے یقینی نشانیوں کا کام دیتی ہیں۔ دوسری یہ کہ خدا نے آدمی کے اندر ایک ایسی طاقت رکھدی ہے جس کے ذریعے وہ سیاہ و سفید میں نیک و بدیں اور سیدھے اور ڈیڑھے رستے میں تمیز کر سکتا ہے۔ تیسرا بات یہ ہے کہ انسان کے سامنے دونوں راستے کھلتے ہیں۔ صحیح راستہ سبی اور غلط راستہ سبی۔ اب یہ اس کا اپنا کام ہے کہ وہ ایک راستے پر چلے یا دوسرے پر۔

اللہ تعالیٰ قرآن مجید میں انہی چیزوں کی قسم کھاتا ہے جو اس کا عرفان حاصل کرنے کے لئے کھلی نشانیوں کا کام دیتی ہیں۔ ان قسموں کا دعا اور نشان عوایا یہی ہوتا ہے کہ بنی آدم کو ان چیزوں کی اہمیت اور افادت کی طرف توجہ دلائی جائے اور ان چیزوں کی طرف سے آنکھیں بند کر لینے اور غافل رہنے کی ہلاکت آفرین مضرتوں پر تنہیہ کی جائے۔ ان آیات میں اللہ تعالیٰ پہلے سو رج کی قسم کھاتا ہے۔ گویا اپنے بندوں کو یاد دلاتا ہے کہ سورج کو دیکھو اور سوچو اور سمجھو کہ یہ کہاں سے آیا۔ اسے کس نے بنایا۔ یا اپنے کام پر دن اور رات کس مستعدی سے مصروف ہے۔ اس کی دھوپ اور اس کی روشنی پر غور کرو کہ یہ چیزیں جادا تھے نہ ملتی اور جیسا کہ نہ تھے۔ اس کے نشوونما پر دس رج اثر انداز ہیں اور یہ چیزیں مخلوقات کے لئے کہتے ہیں۔ مہتم بالشان فوائد پر مشتمل ہیں۔ اس کے بعد جاند کا ذکر کر کہ اس کے وجود اس کے افعال اور لباس کے خواص پر غور کرو۔ اس کے انضباط اوقات کو دیکھو اور سوچو کہ وہ حکم کا بندہ کس طرح اپنے کام میں لگا ہے کہ سینکڑوں اور ہزاروں سالوں میں کبھی ایک دفعہ بھی اپنے کام میں ایک لمحے کے ہزاروں حصے تک بھی تقدیم و تاخیر نہیں کی۔ اسی طرح پھر دن اور رات کا ذکر کیا ہے۔ اور یہیں ہمارے انسان کا ذکر کیا ہے۔ کیونکہ یہی ایسی چیزیں ہیں جو ہمیشہ اور ہر روز اور ہر وقت آدمی کے سامنے ہوتی ہیں اور ہر لحظہ اس کے لئے درس عترت کا کام دیتی ہیں۔

سب سے پچھے انسان کو خود نفس انسانی کی یاد دلائی کیونکہ آدمی جہاں سمجھنے والم کی

نکروہ بالا آیات سے عموماً غافل رہتا ہے وہاں خود اپنے آپ سے بھی جوان آیات میں غالباً سب سے بڑی نشانی ہے اکھنافل رہتا ہے۔ کہا گیا ہے کہ "من عرف نفس ف قد عرف ربہ" یعنی جس آدمی نے اپنے آپ کو ہبھاں لیا اس نے اپنے پروردگار کو ہبھاں لیا۔ نیکن انسان ہے کہ اتنا اور کوئی چیز سے غافل نہیں، جتنا خود اپنے آپ سے غافل ہے۔ اللہ تعالیٰ نے ان آیات میں نفس انسانی کی قسم کھانی ہے گویا غافل انسان کو کہا ہے کہ دورست جاؤ۔ آنکھیں بند کر کے خود اپنے اندر رکھ گوئی کتنی بڑی کھانات، اکتنا بڑا علم اور کتنا عظیم نظام خود تھا رے اندر موجود ہے۔ خود تھا رے نفس کی آیات کتنی کوئی اور کتنی واضح ہیں۔ انہی میں تبرکرو اور اپنے بنانے والے کی صرفت حاصل کرو۔

ان بیرونی اور اندرونی نشانیوں کے ذکر کے بعد کہ اللہ تعالیٰ نے آدمی کو بنایا اور اس کے جمافی اعضا اور ذہنی قوی کو صحت بخشی۔ امام محمد الدین رازی رحمۃ اللہ علیہ اپنی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ علم التشریح کے ذریعے معلوم ہو سکتا ہے کہ خداوند کریم نے آدمی کو جسمانی بحاظے اعضا کی کتنی مکمل تعمیل و تسویت عطا کی ہے اور علم النفس سے یہ معلوم کیا جاسکتا ہے کہ ذہنی بحاظے انسانی قوی کی تسویت کس درجہ پر مثال ہے۔ اللہ تعالیٰ نے انسان کو ظاہری اور باطنی حواس کی بہت سی قویں مثلاً قوت سامعہ اور قوتِ باصرہ اور قوتِ تخلیلہ اور مغلکہ اور فنگرہ وغیرہ وغیرہ عطا کیں۔ جن کے ذریعے آدمی اپنے علم کو ترقی دے سکتا ہے۔

اس کے بعد کہا کہ آدمی کو اعضا و قوی کی قوت عطا کرنے کے بعد خداوند کریم نے آدمی کے دل میں بذریعہ الہام تیک و بدبیں تیز کرنے کی قوت القا کی۔ یہی قوت افہام و اعماق کی قوت ہے۔ یعنی عقل و فہم کی وہ طاقت جس کے ذریعے آدمی فخر و تقوی میں۔ نیک و بدیں۔ سیاہ و سفیدیں اور گناہ و صواب ہیں تیز کر سکتا ہے۔

پس عقل و فہم کی یہ قوت جو خدا نے انسان کے دل میں ڈالی ہے۔ دوسری اندرونی وجہ آدمی کی ذمہ واری کی۔ ساتھ ہی یہ بھی بتا دیا گیا۔ کہ اب انسان چاہے تو اپنے نفس کا نرکیہ کر لے اور با مراد ہو۔ اور چاہے تو نفس کو گناہوں کی تاریکیوں میں گاڑ دے اور نامرا ہو۔

اختیار انسانی ذمہ داری کی تیسرا اندر و فی بنا اس کا با اختیار ہونا ہے۔ یعنی اس کی طاقت میں ہے کہ وہ ایک راستہ اختیار کرے یا دوسرا۔ اس باب میں بھی انسان کو باقی مخلوق پر یک گونہ فضیلت حاصل ہے۔

إِنَّا عَرَضْنَا لِلْأَنْسَانَ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجَهَنَّمَ فَابْيَنَ لَنَّ سَانَةَ اَوْ زَمِنَ کے سامنے اور پہاڑوں کے پیچے لہنہاً وَأَشْفَقْنَ مِنْهَا وَ سامنے۔ پس انکار کیا اس ب دے اس کے اخْتَارَ حَلَّهَا الْأَنْسَانُ۔ اِنَّهُ كَادَ سے۔ اور ڈر گئے اس سے اور اٹھایا اس کو ظَلُومًا بَجُوَدَ لَهُ۔ انسان نے تجھیں وہ بے باک تھا اور نادان۔

پہامانت جس کے اخْتَار سے زین نے، آسانوں نے اور پہاڑوں نے غرض کہ تمام مخلوقات نے انکار کر دیا اور بے باک نادان انسان نے اٹھایا۔ کیا چیز ہے؟ اس کے متعلق مختلف رائیں ہیں۔ لیکن کثرت رائے اسی کے حق میں ہے کہ یہاں اسے کہیں عقائد و اعمال میں مختار ہونا ہے جو اس کے مکلف ہونے کی سب سے بڑی وجہ ہے۔ یہی وجہ تکلیف ہے جس سے باقی تمام مخلوقات ڈر گئی۔ لیکن آدمی نے اسے قبول کر لیا۔ بظاہر تمام جانداروں میں تھوڑا بیعت اختیار پایا جاتا ہے۔ اسی طرح کچھ نہ کچھ علم اور عقل بھی سب جانداروں میں موجود ہے۔ لیکن علم اور عقل کی طرح اختیار کے بارے میں بھی انسان کی حیثیت باقی تمام چیزوں سے متاز ہے۔

لاریب تمام جیوان ایک حصہ ک علم عقل اور اختیار رکھتے ہیں۔ لیکن ان میں یہ چیزوں استے تنگ دائرے میں محدود ہیں کہ وہ وجہ تکلیف نہیں بن سکتیں۔ جیوانات میں یہ چیزیں صرف اتنی ہی ہندا ہیں پانی جاتی ہیں جتنی ان کے مقررہ اور روزمرہ کے اعمال و وظائف کی تعلیل و تکمیل کے لئے ضروری ہیں۔ بخلاف اس کے کوئی ک علم عقل و اختیار کے امکانات غیر محدود لاتنای ہیں۔ موانیدو ملاش کے باقی دو فرد یعنی نباتات اور جادات یا تو جیسا کہ عام طور سے سمجھا جاتا ہے قطعاً اور کلی طور سے علم و عقل و اختیار کی نعمتوں سے محروم ہیں، یا ان میں ان چیزوں کا کوئی وجود ہے تو قریب

قریب صفر کے برابر یعنی نہایت ہی تصور اجنبیہ معلوم ہو کے محسوس نہ تصور ان چیزوں کے درمیاں اور ان کے خالق کے درمیان اگر کوئی نامہ دہیا میں بول وجواب اور ایجاد و قبول سرتاہے تو وہ ہماری چشمِ بصارت و بصیرت سے تاحال پوشیدہ ہے۔

سورجِ دن رات اپنے کام میں مصروف ہے۔ چاند ستارے اور سیارے ہر وقت اپنے اپنے بظائف میں کوشش و سرگردان ہیں۔ زمین اپنی گردش میں پڑی ہوئی ہے۔ ہوا اور پانی اپنے اپنے کام میں لگے ہوئے ہیں۔ پہاڑوں میں دن رات سوناں رہا ہے، جاندی بن رہی ہے، لعل زمریاً وقت اور سیرے بن رہے ہیں لیکن یہ سب کچھ اسی طرح ہو رہا ہے جس طرح خدا کے حکم سے ان کے لئے مقرر کیا گیا۔ انسان حکمِ عدوی کر سکتا ہے، یہ چیزوں نہیں کر سکتیں۔ انسان اپنے فرض کی ادائیگی میں غفلت کر سکتا ہے، یہ چیزوں نہیں کر سکتیں۔ انسان کے سامنے کمی راستے کھلے ہوئے ہیں جس راستے پر جاہے چل سکتا ہے۔ ان چیزوں کے سامنے صرف ایک ہی راستہ ہے۔ باقی تمام را ہیں ان کے لئے مسدود ہیں۔ انسان اپنے اعمال و افعال میں عجلت اور تانی۔ تقدیم اور تاخیر کر سکتا ہے۔ لیکن یہ چیزوں ایسا نہیں کر سکتیں۔ ان چیزوں کی نظرت۔ جبلت اور سرشت ہی ایسی ہے کہ وہ اپنے اپنے فرائض کی تعلیم میں مجبورِ مطلق ہیں۔ برخلاف اس کے انسان اپنے کاموں میں مختار ہے اور ایک معقول حد تک مختار کامل۔

فرشتوں کو ہی لیجئے جو بعض کھاظے سے انسان پر فضیلت رکھتے ہیں۔ لیکن فرشتے بھی اپنے وظائف اور فرائض کی تعلیم میں مجبور ہیں۔ وہ ہر وقت خدا کی حدیں اور تسبیح و تقدیم میں مصروف ہیں۔ جو کام اُن کے پر دیکھ جاتے ہیں۔ ان کی تعلیم کرتے ہیں لیکن وہ اپنے کام میں یہ سمتی کر سکتے نہ غفلت۔ نہ وہ خدا کے کسی حکم کو ٹھال سکتے ہیں نہ کسی حکم کے برخلاف کچھ کر سکتے ہیں ان کی مجبوری بھی قریب قریب اتنی ہی سے بھتی غیر ذی روح چیزوں کی۔

لیکن یہ اختیار ہے جو انسان کے مکلف ہونے کی سب سے بڑی بنا ہے۔ یہ اختیار ہے جو اس کے سامنے پیش کیا گیا اور اس نے اسے قبول کر لینے کی جرأت کی۔ یہ اختیار وہ بارہماں ہے جس کے

اٹھانے سے باقی تمام خلق فرگئی۔ لیکن انسان نے اخایا۔ ۵

آس اپ بارہا نت نتوانست کشید

(حافظ)

قرعہ فال بنام من دیوانہ زندہ

فی الواقع انبان نے بڑی جرأت کی۔ اسی جرأت کی وجہ سے اس نے ظلم و جہول کا قبضہ

پایا۔ اور اسی جرأت کی وجہ سے وہ اشرف المخلوقات کہلایا۔ انسان کا یوں ظالم و جاہل کہلانا فی الواقع مقام بدر ہیں ہے، مقامِ ذم میں نہیں۔ آپ کا نوکر یا غلام یا بیٹا یا کوئی جانی دوست نہ آپ کے کسی حکم کی تعیل میں یا آپ کی خوشودی حاصل کرنے کے لئے اگر اپنی جان کو کسی خطہ میں ڈال کر کوئی عظیم اثاثاں کا مکر گزے تو آپ بھی اسے کہیں گے کہ اسے ظالم اسے جاہل تو نے یہ کیا کیا۔ لیکن حق یہ ہے کہ اس ظلم پر ہزاروں انصاف اور اس جمل پر لاکھوں علم قریبان کے جاسکتے ہیں۔

بھی تین اندر و فی چیزیں یعنی علم، عقل اور اختیار۔ بنی آدم کی ذمہ داری کے بنیادی وجہوں ہیں۔ چنانچہ علم جتنا کم ہوتا جائے گا ذمہ داری بھی اتنی ہی کم ہوتی جائے گی۔ اور مطلق جاہل آدمی کی ذمہ داری قریب قریب جانوروں کی ذمہ داری کے برابرہ جائے گی۔ اسی طرح عقل کی کمی سے ذمہ داری کم ہو جاتی ہے۔ اگر کوئی آدمی عقل سے مطلق بے بہرہ ہو یا کسی عارضتے کی وجہ سے عقل سے محروم ہو جائے تو وہ قطعی طور سے مرفوع القلم ہو جاتا ہے۔

بھی حال اختیار کا ہے جتنا اختیار زیادہ اتنی ہی ذمہ داری زیادہ۔ جتنا اختیار کم اتنی ہی ذمہ داری کم۔ اور اضطرار کی حالت میں اگر آدمی کا اختیار بالکل سلب ہو جائے تو مجبور مطلق آدمی اپنے کسی قول نہ فعل کے لئے جواب دہ نہیں رہتا۔

پس جب انسان تعالیٰ نے انسان کو علم عطا کیا ہے۔ جس کے ذریعے وہ حقایقِ اشتیاء کی معرفت حاصل کر سکتا ہے۔ سماق ہی اُست عقل کی دلکشی ہے جس سے وہ فحود و تھوڑی میں، یہیک و بدر میں، گناہ و ثواب میں اور شرک و توجہ میں تینیز کر سکتا ہے۔ اور اس پر اسے اختیار بھی دیا ہے کہ جو رہ وہ چاہے اس پر گامزن ہو اور جب این اندر و فی روشنیوں کے علاوہ اس کے پاس بیر و فی

تعلیمات بھی ہنچتی رہی ہیں۔ ابیار علیہم السلام تھے، آسانی کتابیں آئیں، دقتاً فوتنی مصلحین اور مجددین آئے رہے، ہر زمانے میں ہر قوم میں ہر ہر بلک میں اس تاریخ مرشداً و ناصح شیعہ ہدایت کا کام کرتے رہے۔ چھروہ کون سے اس باب میں جن کی وجہ سے انسان سید سے راستے کو چھوڑ کر غلط راستے پر چلتا ہے، اسلام کو چھوڑ کر غریضیاً کرتا ہے، توحید کو چھوڑ کر شرک کرتا ہے، نیک کاموں کو چھوڑ کر بُرے کاموں کا ارشکاب کرتا ہے اور بعض دفعہ خدا کی ہستی سے بھی انکار کر دیتا ہے۔ اس سوال کا جواب ترقیٰ مجید نے دیا ہے۔ ایک جامع اور مانع جواب، ایک نہایت ہی حکیمانہ جواب۔ چنانچہ کفر و جہود کے اسباب جو کلام اشیاء بیان ہوئے یہ ہیں:-

(۱) تقلید آباؤ اکابر وغیرہ

(۲) اعراض

(۳) استکبار و استہزا

اس مضمون میں صرف سبب اول لعنتی تقلید کا ذکر مقصود ہے۔ اس مسلم میں پہلے رسول کیم صلی اللہ علیہ وسلم کا ایک ارشاد گرامی سنئے:-

و عن ابی هریرۃ قائل قال یا بہرۃ سے روایت ہے۔ انھوں نے کہا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم رسول کیم صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ کوئی فامن مولود لا یولد علی الفطرة ایسا بچہ ہیں جو فطرت پر پیدا نہ کیا جائے لیں فابواه یہو ذان او میصرانہ اس کے ماں باپ اُسے یہودی بنادیتے ہیں او نیحسان کا تنبیہ الھیمۃ یا نصرانی یا مجوہی۔ جیسا کہ چارپایہ سالم بھیمۃ جم جماء هل تحسوت فیها چارپایہ بچہ دیتا ہے۔ کیا نہ اس میں کچھ لفظ صان من جدعاء ثم يقول فطرۃ معلوم کرتے ہو۔ پھر اپنے پڑھی یہ آیت کہ اللہ الیٰ فطرۃ البناس علیکما لازم کپڑہ خدا کی پیدائش کو جن پر اس نے لا کتبہ دیکھ لخنثی اللہ ذلیک لوگوں کو پیدا کیا ہے۔ خدا کی پیدائش کو بدلنا (جاہزا)

الذِّيْنَ اتَّقَدُّمَتْ بِهِمْ سَقْعَةً (بِهِمْ سَقْعَةً عَلَيْهِ) نہیں۔ یہی ہے صحیح مذہب ہے۔

اس حدیث، شریف سے چند صندوقاتیں تلخی ہیں۔

(۱) ہر ایک بچہ جو کسی قوم میں کسی ملک میں یا کسی مذہب کے پروگرانم میں پیدا ہوتا ہے۔ وہ دین نظرت پر پیدا ہوتا ہے۔ یعنی صحیح مونمن اور صحیح مسلم پیدا ہوتا ہے۔ مطلب یہ ہے کہ ہر ایک بچہ علم اور عقل اور اختیار کی اس استعداد کی وجہ سے جو اللہ تعالیٰ نے اس کی سرشت میں رکھ دی ہے ایسی حالت اور سہیت سے پیدا ہوتا ہے جو اسے صحیح راستے پر چلنے کے لئے تیار کرتی ہے اور جو اسے غالباً کی معرفت حاصل کرنے پر نہ کو قبول کرنے پر دین اسلام اختیار کرنے پر اور نیک بدنیں تیسیں کرنے پر تادا کرتی ہے۔ بشرطیہ یہ ورنی عوارض اور موائع اس کو نظرِ صحیح اور فکر درست سے روک نہ دیں۔

(۲) اس اندر وہی استعداد کی نشوونما کے راستے میں سب سے بڑی رکاوٹ تقلید آباد ہے چنانچہ فرمایا کہ پھر اس بچے کے ماں باپ اس کو غلط راستے پر ڈال کر اسے یہودی بنادیتے ہیں، یا انظرانی یا جموی۔ گواں تقلید میں جہاں ایک طرف بچے کی تابعت اور مطاوعت کا رفراہوتی ہے وہاں دوسری طرف میں والدین کا جہرو قہر بھی شامل ہوتا ہے۔ تاہم آدمی اپنی فطری ذمہ داریوں سے کسی صورت میں سبکر دشی نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ اس کی اندر وہی استعدادیں ہر وقت اور ہر حالت میں اسے صحیح راستے پر پہنچ سیں۔ شیع راہ کا کام دیتی رہتی ہیں۔ یہ شیع کبھی بھتی نہیں۔

(۳) آگے چل کر اس باعثیٰ حقیقت کی توضیح ایک ظاہری مثال سے کی گئی ہے۔ ارشاد ہوتا ہے کہ جانور کا بچہ صحیح مسلم پیدا ہوتا ہے۔ اس میں کچھ نقص نہیں ہوتا۔ اس کے کائنات، سینگھ، ہونٹ، ٹانگیں اور دم، غریبیں سب اعضاء مسلم ہوتے ہیں۔ مگر بعد میں کسی کا کان کاٹ دیا جاتا ہے اور کسی کی مدم، اگر اس طرح کی کوئی خارجی آفت اس کے حال کی معرفت نہ ہوتی تو وہ ہمیشہ سالم رہتا۔

(۴) اصل دین قائم وہی ہے جو آدمی کی سرشت میں رکھ دیا گیا ہے۔ پس آدمی کی نظرت میں

نہ مشکوہ باب الایمان باللقدر۔ فصل اول۔

رکھی ہوئی ان استعدادوں میں تبدیلی پیدا کرنے کی نام کوششیں غیر مستحب ہوتی ہیں۔ صحیح بات یہ ہے کہ فطرت انسانی کے قوانین کے مطابق ان استعدادوں کے نشوونما پانے میں ان کی امداد کی جائے۔

قرآنِ کریم میں جا بجا اس حقیقت کو واضح کیا گیا ہے کہ آباد کا برا کی کو ران تقلید نو بع انسانی کے لئے نسل ابعض مگر اسی کا موجب بنتی رہی ہے۔ افرینش آدم سے کرائج تک کی تاریخِ عالم اس بات کی گواہی دے رہی ہے کہ ہر قوم اور ہر ہلک میں انسان کی علمی روحانی، مذہبی اخلاقی اور ارادی ترقی کی راہ میں یہی ذہنی غلامی جسے تقلید کہتے ہیں۔ سب سے بڑی رکا دست

ثابت ہو رہی ہے۔ (باقی آئندہ)

## ترجمان القرآن

جلد دوم

یہ مولانا ابوالکلام آزاد کی عدیم المثال تفسیر قرآن ہے جسے بعدِ حاضر کی سب سے بہتر تفسیر کیا جاسکتا ہے۔ یہ جلد اپنی نوعیت کے لحاظ سے بیلی جلد سے بھی زیادہ اہم اور حیثیت بالشان ہے۔ اس کے خواصی نہایت مفصل، دلپذیر و دلکش اور بہت سے اہم اجتماعی اور اقتصادی سائل پر مشتمل ہیں، سورہ انفال، توبہ، یوسف، کہف، مریم وغیرہ کی تفسیر اسی حصہ میں ہے اس لئے کتاب علی اور تاریخی شخصیات کے اعتبار سے بھی بے شک ہو گئی ہے۔ مولانا ابوالکلام ایسے بامکان عالم کی ۳۰ سال کی عرصہ ریزیوں کا تیج ہے۔ سورہ اعراف سے سورہ مومونون تک۔ ہر یہ بلا جلد آٹھ روپے آٹھ اتنے مجلد خوش نام حیثی

نیجہر مکتبہ بربان دہلی قروں بارے

## تہذیب و تکملہ آشور

از جا ب لفظ نہیں کرنی خواجہ عبدالرشید صاحب آئی یا میں میں

گذشتہ سال برہان میں ہمارا ایک مقالہ عنوان "تاریخ کے دورانِ غازیں آرین قومی" شائع ہوا تھا۔ اس مقالے میں ہم نے کچھ اقوام کا ذکر کیا تھا۔ اس دفعہ انھیں اقوام میں سے ایک کا جو آشوری قوم (Assyrians) کے نام سے منسوب ہے، ذکر تفصیل سے کرنا چاہتے ہیں۔ یہ قوم اپنی تہذیب اور تاریخ کے لحاظ سے بہت مشہور ہے اور اس کے متعلق بہت سے اہم تاریخی پہلو سامنے آئے ہیں جن کا تعلق قصص القرآن سے بھی بڑی حد تک ہے۔

آشور کی ملکت کی تاریخ تقریباً ۲۰۰ (تین ہزار) قبل مسیح سے شروع ہوتی ہے۔ یہ علاقہ پلائی خصیب کے شمال میں دریائے زاب خورد (Lesser zāl) کے دہانے تک محدود تھا اس ملکت کا جنوبی حصہ زاب بزرگ (Greater zāl) اور زاب خورد کے دہانوں سے لیکر دریائے دجلہ تک پہنچ جاتا تھا۔ زیادہ تر اس علاقے کا شمالی حصہ پہاڑی ہے اور کچھ سطح مرتفع ہے۔ پہاڑوں کے دامن میں اکثر وادیاں بھی موجود ہیں جو نہیات زرخیز ہیں، اور کاشتکاری کے لئے نہیات مودوں ہیں۔ دریاؤں کے کنارے تو خاص طور پر نہیات زرخیز ہیں۔ اس علاقے کی اہمیت اس سے بھی دو یا لالہ ہو جاتی ہے کہ نام مشہور شاہر ہیں جو ایران، کردستان اور عراق کو ملاتی ہیں۔ پیاس ہی سے ہو کر گذرتی ہیں۔ ترکستان اور لبنان سے بھی ان شاہریوں کا تعلق ہے۔ اس کے مشرق اور جنوب میں ایک وسیع میدان ہے جو ایک طرف تو کر کو تک پہنچتا ہے اور دوسری جانب موصل تک چلا گیا ہے۔ ماسی میدان کے وسط میں اربیل واقع ہے۔ اربیل سے موصل کی طرف جو میدان ہے یہ وہی مشہور میدان ہے جہاں سکندر را عظم اور دارالکے مابین جنگ ہوئی اور اسی جنگ کو جنگ اربیل

کہا جاتا ہے (نقش کے لئے ہمارا مقام ملک طاؤس جو گذشتہ سال برلن میں شائع ہوا تھا، ملاحظہ ہو)۔ ان دریاؤں میں ماہ اپریل سے طغیانیاں آنا شروع ہوتی ہیں۔ سردوں کے موسم میں تماں شامی سلسلہ کوہستان برف پوش ہو جاتا ہے اور اپریل سے یہ برف گھٹتا شروع ہو جاتا ہے۔ ان طغیانیوں کی وجہ سے یہ علاقہ اور بھی زرخیز ہے۔ یہ دریا کر دستان کے پہاڑوں سے نکل کر آتے ہیں یہ وہی کوہستانی علاقہ ہے جہاں سے گذر کر اول اول آریں گروہ ہلال خصیب میں پھیل گئے ہیں۔ اور کچھ گروہ آشور میں آباد ہو گئے تھے۔ یہ ایک قدرتی امر ہے کہ جب مالک پر کوئی قوم دھاوا بولتی ہے تو وہ اکثر پہاڑی علاقوں میں سے اترنی ہے، پہاڑی علاقوں کے باشندے اکثر جنگاکش اور بہادر ہوتے ہیں۔

اول اول جب آئین اقوام کا یہاں ورود ہوا تو ہمیں یہاں کی آبادی کچھ میں جعلی نظر پڑتی ہے (Palaeolithic Age) کے آثار بھی اس علاقہ میں ملتے ہیں۔ ذریہ تور کے علاقے Dair- 20r. میں توہہت سے قدم ہتھیار بھی دستیاب ہو چکے ہیں۔ نہی صرف یہاں بلکہ نینوا (Ninervah) اور آشور (Ashur) سے آج کل قبیعہ شرکت کہا جاتا ہے۔ اس میں بھی ممتد پرانی آبادیوں کے آثار ملتے ہیں۔

اس علاقے سے حاصل شدہ اشیا کی مثالیہ اور (عملہ) سے برآمدہ شدہ چیزوں سے بھی بہت ہے اور جو کنکار (عملہ) سے جو سیاہ اور بُر بن ملے ہیں ان کے وقت کا تاریخ ۲۹.. قبل میسح کیا جاتا ہے۔ اس تاریخ کے کھا جا سکتا ہے کہ اس علاقہ آشور کی تہذیب اس زمانے سے ملتی ہے جبکہ انسان اول دفعہ مٹی کے صورت بن (Painted Pottery) ایجاد کئے تھے۔ اہرین آثار قدیمی اس زمانے کی تاریخ ۳۵.. قبل میسح قرار دیتے ہیں۔ اس کے بعد انسان نے دھاٹوں کا استعمال ایجاد کیا تو مٹی کے برتوں کی صفت (Pottery) معدوم ہرنا شروع ہو گئی۔ اسی لئے ... قبل میسح سے پہلی تہذیب آشوری کیوں تہذیب کے نتائج نہیں ملتے۔ زیادہ تر جو ثابت ہم پہنچائے گئے ہیں ان سے وقت ۳۰.. ۲۴.. قبل میسح تک کا ثابت ہوتا ہے۔ ہمارے نزدیک یہ وقفہ مختص اس لئے پیدا ہو گیا ہے کہ ماہرین ان علاقوں میں مکمل طور پر کھدائی نہیں کر سکے۔ ابھی بہت سے قدیم مقامات یہاں دبے

پڑے ہیں۔ یہی قیاس کیا جاتا ہے کہ جب سخرب (Sennacherib) نے دوبارہ نینا کو تعمیر کیا تو اس نے اس کی بنیاد پر ایک بہت وسیع چوترا بنوایا۔ ممکن ہے پرانی تہذیب اس کے نیچے ابھی پوشیدہ ہو گیو کہ اس چوترا کو ابھی تک طور پر صاف نہیں کیا گیا۔ دوسرے اس علاقے میں ابھی بہت سے ٹیکے (Mounds) موجود ہیں جہاں کھدائی شروع نہیں ہوئی۔ جنگ عظیم سے پیشتر اور اس کے بعد ان یہی ترکی حکومت نے یہاں کھدائی منسوج قرار دیا تھی۔ اور اس کے بعد تھوڑا بہت جو کام ہوا ہے وہ ابھی تک تاکمل ہے۔

اسی صدی میں جن ماہرین نے یہاں کام کیا ہے ان میں سے سب نے مشہور بوتا (Botta) ایک فرانسیسی آرکیووجٹ (Archaeologist) تھا۔ سُدُنی سمیت (Sydney Smith) مژاگ (Rawlinson) اور سڑھرا سم (Rassam) تھے۔ لگذشتہ صدی کے ماہرین جنہوں نے اس تحقیق کی بہیار کی ان میں سب سے مشہور لے یارڈ (Layard) والنسن (Rawlinson) اور ڈالنکس (Hincks) تھے۔ یہ تمام ماہرین اس امر کا اعتراض کر رہے ہیں کہ ابھی بہت کچھ معلوم کرنا اس علاقے میں باقی رہ گیا ہے۔

ان ماہرین آثیریات (Assyriologists) کی راہ میں جو قبیلیں پیش آئیں اس کا اندازہ ذیل کی مثال سے ہو سکتا ہے۔ شروع شروع میں جب بوتا (Botta) نے کھدائی شروع کی تو اس کو اجازت لینے میں بہت وقت پیش آئی ترکی حکومت کی شرط پر کمی رضا مند تھی۔ اس کی بھگاتی دہ میلے مقام پر کچھ مکانات خرید کے اور قدیم نینواو (Ninivah) کا ہی ایک حصہ ہے۔ اب تو اس میلے پر لیکھ قصہ بھی قائم ہو چکا ہے بوتا (Botta) نے ایک اچھوتی چال جی کر گر رہے ہوئی۔ اس بھگتے اس میلے پر چند ایک مکانات خرید کے اور ان کے اندر سے اس نے کھدائی کا عمل خفیہ طور پر شروع کر دیا۔ وہ اپنے اس فعل میں بہت حداکھ کا میاں ہوا۔ کھدائی کے دوران میں اس کو دوسرے قبیلے میں جو محلات کی طرف پہنچتی قبیلے محلات سخرب (Sennacherib) کے تعمیر شدہ تھے۔ اسے ان سرگوں میں

چند یہیں بہت ایک بکتبے اور بت بھی ہے۔ مگر کسی نے یہ راز فاش کر دیا۔

جب ترکی حکومت کے پاس اس کی شکایت پہنچی تو بوتا کو وہاں سے بکل جانے کا حکم ملا، ہماری دانست میں یہ جو رکاوٹ اسے پیش آئی اس کی وجہ میں نہیں عصب تھا۔ لوگوں نے سمجھا کہ شاید یہ شخص خفیہ طور پر حضرت یونس علیہ السلام کے مزار تک پہنچا چاہتا ہے اور شاید وہاں اسے کسی خزانے کے ملنے کا امکان نظر آتا ہے۔ اس روذے آج تک کسی کو جرأت نہیں ہوئی کہ دوبارہ اس کام کو شروع کر سکے۔ ہمارا خیال ہے یہ میہجس پر آجھی حضرت یونس علیہ السلام کا مزار ہے سخرب (Senacherib) کے زمانے میں اس کے محل کا ایک حصہ تھا۔

آشور (Ashur) یعنی قلعہ شرکت جو ملکت آشور کا دارالخلافہ تھا یہاں بھی ایک کثیر قوم ہے اور صرف کی گئی مگر حرب توقع اس قدر دستیاب نہ ہو سکا کہ آشور کی قدیم تاریخ پر کچھ روشنی پڑ سکے۔ یہ ارالخلافہ اول اول، ۲۶۵-۲۸۵ قبل مسیح کے درمیان بنا تھا۔ امید کی جاتی ہے کہ عراق کا محکمہ آثار قدیمیہ عنقریب اس مقام پر از مرزو کا مہم شروع کر دیگا۔ بہت ممکن ہے کہ پھر اس علاقے کی قدیم داستان مکمل ہو جائے۔

اس علاقے کے متعلق جس قدر بھی روایات مشہور ہیں اگرچہ ان میں سے اکثر ردا یتوں کی تصدیق نہیں ہوئی، تاہم یہ سب نہایت دلچسپ ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ یہاں کی تہذیب طوفانِ نوح سے بھی قدیم تر ہے۔ چند ایک بادشاہوں کے نام خطہ تھی سے بھی حل ہو چکے ہیں جو طوفانِ نوح سے بھی پہلے کے تھے۔ ایک سورخ نے تو دس بادشاہوں کے نام لئے ہیں جو طوفانِ نوح سے پہلی ملکت آشور پر حکمران تھے۔ یہ سورخ ایک کلدانی ہے اور سخرب (Senacherib) کے زمانے میں تھا۔ ممکن ہے یہ کلدانی انہی لوگوں میں سے ہو جو سن کو یک رکر سخرب بائی سے لایا تھا۔ اس علاقے میں آج بھی کلدانیوں کی یہ کافی تعداد موجود ہے پس معلوم ہوتا ہے کہ اس کلدانی سورخ نے محض وہ قصہ دوہرائے ہیں جو خود اس کے زمانے سے دو ہزار سال پیشتر کے واقعات تھے۔ ان قصوں کا ذکر سڑنی سمحت (Sydney Smith) اپنی مشہور و مروف کتاب ہستری آف اشیار (History of Assyria) میں کرتا ہے۔

بہر کیف ماہن آثار قدیمہ نے یہ ثابت کر دیا ہے کہ سورج کی تہذیب کی قدمی تہذیب ہے جس کا وقت ۳۰۰ قبل مسیح سے بھی بہت پہلے ہوتا ہے یہاں تک کہ اور (علماء) کی تہذیب سے بھی بہت پہلے کی ہو طوفان نوح کا قصہ سویبری کتابات سے بھی ثابت ہوتا ہے اس واقعہ کو وہاں تکمیل (ماہن ہے) کی روایت سے منسوب کی گیا ہے۔ یہ سب سے پرانی روایت طوفان نوح کے متعلق معلوم ہوئی ہے اور غالباً یہی وجہ ہے کہ اس وقت سے بہت سے مقاموں کو اس واقعہ کے ساتھ منسوب کر دیا گیا ہے حقیقت تواند تعالیٰ یہ بہر جانتا ہے۔ ناماسب نہ ہو گا اگر ان علاقوں کو جو طوفان نوح کے واقعہ کے ساتھ والبستہ ہیں، خود ابہت ذکر کر دیا جائے۔

ملک طاؤس والے مقامے میں ہم نے تین مقاموں کا ذکر کیا تھا، کوہ سفینہ، عین سفینہ اور جل سخار ان علاقوں کے ساتھ مندرجہ ذیل قصے منسوب ہیں:-

کوہ سفینہ، ار بیل کے شمارک طرف تقریباً، میل مقام شقلادہ کے قریب واقع ہے اس کو کوہ سفینہ (یعنی کشتی والا پہاڑ) اس نے کہا جاتا ہے کہ طوفان نوح میں حضرت نوح علیہ السلام کی کشتی پانی پر تر قی تھی تکی تو اس پہاڑ کے پاس آ کر رک گئی اور یہیں حضرت نوح علیہ السلام نے اپنے ساتھیوں کو کشتی پر سے اتارا۔

دوسرے مقام عین سفینہ ہے اور یہ مصل سے شمال مغرب کی طرف تقریباً، میل کے فاصلے پر واقع ہے یہیں سے راستہ شیخ عدی اور بادیان (Barwan) کو جاتا ہے۔ یہاں ایک چشمہ اب بھی موجود ہے اول اس کے ساتھ یہ روایت والبستہ ہے کہ حضرت نوح علیہ السلام کو جب طوفان کی خبر دی گئی اور کشتی بتاتے کا حکم مل لتو انہوں نے اسی مقام پر کشتی بنائی۔ اور یہ جو چشمہ موجود ہے اسی میں شرطی کی قدرت سے طوفان آگیا۔

تیسرا مقام جل سخار ہے یہ مقام مصل کے جنوب مغرب کی طرف تقریباً، میل کے فاصلے پر موجود ہے۔ اس پہاڑ میں اب بھی غار موجود ہیں اور ان میں زیوری رہتے ہیں۔ ان میں یہ قصہ مشہور ہے کہ جب عین سفینے میں طوفان آیا تو حضرت نوح علیہ السلام کی کشتی یہاں آ کر اس پہاڑ کے پاس رک گئی

پر تیزول قصے ہمارے سنتے ہیں وہاں آئے ہیں۔ وائش اعلم بالصواب۔

اسی سلسلے میں ایک اور دلچسپ واقعہ یاد آگیا ہے۔ پھری صدی کے آخریں طوفانِ نوح سے متعلق ہندوستان میں ایک بحث شروع ہوئی تھی۔ اس بحث میں مندرجہ ذیل اصحاب شامل تھے، میاں محمد مظہر الحنفی بیرونی رایت لار مرحوم مولانا عایت رسول صاحب چریا کوئی۔ لالہ بن اکفی پرشاد چریا کوئی تلیزد حضرت مولانا مولوی قاضی عایت رسول صاحب۔ یہ تمام بحث ایک رسالہ کی شکل میں سچھیہ میں شائع ہوئی تھی۔ اس رسالہ کا نام ”احسن البيان فی تحقیق مسألة الطوفان“ ہے۔ اس نام بحث میں خطابی کے کہتا ہے بحث کی گئی ہے اور موضوع یہ ہے کہ طوفانِ عام تھا یا کسی خاص مقام کے ساتھ وابستہ تھا۔ سب سے دلچسپ بحث وہ ہے جو پنڈت صاحب نے شروع کی تھی۔ اپنے دوں اور دیگر منہدوں کی بولی سے وہ یہ بات پیش نہ کوئی ہے کہ ہر جگہ کے بعد ایک طوفانِ عظیم آتا رہا ہے۔

یہ بات ہمیں اس سے پیش رکھی چڑھنے کا اتفاق ہوا ہے مگر یہ نہ اس کا ذکر ہے اس لئے کیا ہے کہ ایک مقام جو بند جبل کھنڈ میں ہے اس کے متعلق بھی سچھیہ میں اس طوفان کا قسم پایا جاتا ہے یہ مقام ریاست بیجاور کے قریب بند جبل کھنڈ میں واقع ہے اور اس کو سیم کھنڈ کہتے ہیں۔ ہم نے اس مقام کو ۱۹۵۴ء میں دیکھا۔ درستے ایسا حکومت ہوتا ہے جیسا ایک کنوں ہے مگر قریب پنچاک معلوم ہوا کہ اس کے آنہ اچھی خاصی سیر ہیاں ہیں جو تقریباً دس فٹ چھوٹی میں اور ان کی تعداد تقریباً تیس اور چالیس کے درمیان ہے۔ نیچے اتر کر ایک دستی دلان میں آتے ہیں جس کے ایک طرف غار ہیں اور دوسری جانب پہاڑ کو تراش کر کرے بنا دیئے گئے ہیں۔ پھر ایک سیر چھوٹ کا اور سلسلہ شروع ہوتا ہے اور اس کے اختتام پر ایک تالاب ہے مختصر سرا پتالاب وحقیقت چشمہ ہے۔ روایت ہے کہ اس تالاب کی گہرائی معلوم نہیں ہو سکی اور یہ واقعہ ہے کہ جب ہم نے اس کے کنارے پر کھڑے ہو کر دیکھا تو اس کی سطح نظر ہیں پرتی تھی۔ یعنی اس قدر نیلے رنگ کا تھا کہ سمندر کا پانی بھی اس قدر سیلاند بھی نہیں تھا، مگر ہمایت شفاف تھا۔ تالاب کے دنوں جانب دو قمروں اس چنان کے حصے تھے دو تک نیچے جاتے دکھائی دیتے تھے مگر تھے نظر نہ آتے تھے۔ اس تالاب کے عین اور پہاڑ سے چھٹت بنی ہوئی تھی جس میں ایک کافی بڑا سرماخ تھا اور اس سرماخ سے روشنی انداز کرنا

جگہ کو روشن کر دیتی تھی۔ اس مقام کے ساتھ ہندوؤں نے یقصدہ منسوب کر دیا ہے کہ جو پہلا طوفان آیا وہ یہاں سے شروع ہوا۔ واللہ اعلم بالصواب۔

اس مقام کو یہیں کھنڈ کیوں کہا جاتا ہے یہ معلوم نہیں ہو سکا البتہ قیاس یہ کہتا ہے یہیں جو بادشاہ تھا اس کے ساتھ کوئی مالکتیت ہوگی۔ کھنڈ سنکرت میں تالاب کو کہتے ہیں اسی لئے بندیل کھنڈ کے علاقے کا نام یہ پڑ گیا ہے کیونکہ اس علاقے میں جگہ جگہ تالاب اور جھیلیں ہیں۔

درحقیقت سترہیں نے علاقہ طوفان فوج کے متعلق جو علاقہ تجویز کیا ہے وہ ارادت (Ararat) کا ہے۔ خیر پر تو ایک جملہ معتبر ہے تھا۔ بات آشوریوں کی ہو رہی تھی۔

لفظ آشور کے متعلق ہم کچھے کسی مقالہ میں لکھ آئے ہیں کہ آشوریوں کا دیوتا تھا اسی کے نام پر مقام آشور (قلعہ شرکت) کا نام رکھا گیا اور اسی نام سے آشوری قوم کو (Assyrians) یاد کیا جاتا ہے اس لفظ کا استعمال ہمیں خط سیجی کے کتبوں میں دو طرح سے ملتا ہے ایک آشیر (Ashir) اور دوسرے آشور (Ashur) ابتداء میں اس لفظ کو تین معنوں میں استعمال کیا جاتا تھا۔ اول شہر یا ملکیتی مکانے۔ دویم ملک یا زمین کے لئے اور سوم دیوتا کے معنوں میں۔ ہمیں آشیر (Ashir) کا لفظ زیادہ مروذوں میں معلوم ہوتا ہے کیونکہ ابتداء میں لفظ رجن (Rishon) اور ریم (Rem) کے معنوں میں بھی استعمال ہوتا ہے۔ سومیری (Sumerian) زبان میں اسی لفظ کو آ۔ اسار (A-Usar) کا جاتا تھا اب یہ معلوم نہیں کہ یہ لفظ سامی (Semitic) زبان کا ہے یا نہیں؟ اور اگر ہے تو ہبہ ممکن ہے کہ یہ عبرانی (Hebrew) زبان کے لفظ آشور کا متراود ہو۔ آشوری زبان میں اس لفظ کو دو طرح لکھا جاتا تھا خط سیجی میں یہ لفظ لا حظہ ہو۔

۱۔ ۲۲۱۱۲۲۲۲

۲۔ ۱۱۲۲۱۱۲۲

یہ آشوری کہاں سے آئے؟ تایخ اس کے متعلق مختلف جواب دیتی ہے۔ ہمیں ان سب بے

اختلاف ہے۔ گذشتہ سال کے مقابلوں میں ہم لکھ چکے ہیں کہ یہ بھی آرین اقوام کا ایک گروہ تھا جو سومیری اقوام کے بعد اس علاقے میں پہنچا۔ اگرچہ سومیری خود اس علاقے میں سے ہو کر ملاں خصیب کے جنوب میں پہنچے۔ اس کے یہی سکون ہے کہ اس علاقے کی تہذیب اُر (Uru) کی تہذیب سے قدیم تر ہے۔ اور یہ جو آثار ثابت کرتے ہیں کہ یہاں کی تہذیب قدیم تر ہے تو غالباً اس اولین گروہ کے نشأت ہیں جو یہاں سے ہو کر گزیری اور سومیری کھلائیں۔ غالباً یہ گروہ آرمنیا (Armenia) سے ہوتا ہوا کرستان پہنچا اور کرستان کو عبور کر کے ترکستان جن کو اس زمانے میں آناتولیا کا جاتا تھا وہاں پہنچا اور بھیر وہاں کی ملکت آشور آبادی مورخین یہ کہتے ہیں کہ آشوری حکومت بابل کے فرمازوں اسے اور اکادی تھے ہمارے نزدیک یہ شخص غلط ہے۔ یہ ضرور ہو اک ایک زمانے میں آشور پربالیوں کی حکومت ہو گئی تھی ہے حیران (Hammarbal) نے اس کو فتح کر لیا تھا اس بات کو ثابت کرنے کے لئے آنجلی سے مندرجہ ذیل مدد خین کہتے ہیں کہ باب پیدائش (1:1) میں مذکور ہے کہ آشور (مفوود) بابل سے باہر چلا گیا۔ اور شیوا کی پیشہ درکھی۔ ہماری دانست میں اس سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ آشور سہیشی پربالیوں کے تھات رہا ہے، ان کی اپنی بھی حکومت تھی جو کی صدیوں تک قائم رہی۔ بلکہ ہمیں تو بالیوں کی تہذیب کا بھی آشوری تہذیب پر بہت کم اثر نظر آتا ہے۔ آکادی اور سومیری زبانوں کا بھی آشوری زبان سے دور کا تعلق نہیں۔ یہ دونوں زبانیں آشوری زبان سے بالکل مختلف ہیں۔ البتہ رسم الخط ہبہ ملتنا ہو سکتا ہے۔ رسم الخط آشوری میں شروع ہوا ہو جیسے کتبوں سے ثابت ہے کہ آشوریوں کی تہذیب سومیری تہذیب سے زیادہ پرانی تھی۔ دوہزار سال قبل تھے آشوری تہذیب یہاں تک ترقی کر چکی کہ ہمیں یہاں سیاسی اور ادبی امور سے ملتے ہیں۔ اور ان کے اپنے قانون ملک ہیں راجح تھے جن میں عورتوں کے حقوق کا باقاعدہ طور پر تھنڈا کیا گیا تھا۔ ان کے وزراء اور امرا بھی سومیریوں سے زیادہ مہذب تھے جو اپنے محل اور لائبریریاں رکھتے تھے۔ یہ لائبریریاں اب متعدد جگہوں سے برآمد ہو چکی ہیں۔

مورخین کی ایک شاخ نے جب یہ محسوس کیا کہ آشوریوں کا تعلق اکادیوں اور سومیریوں کے ساتھ ثابت نہیں ہو سکتا تو انہوں نے یہ کوشش شروع کی کہ ان کو سینک (Semerkand) کے

ثابت کیا جائے اور بتایا جائے کہ یہ درصل و سطح عرب کے باشدت تھے۔ اس کی بنایتی کہ ان دونوں کی زبان میں مشاہدت تھی۔

گردگیر امور اس تحقیق کے بالکل خلاف ہو گئے ہیں۔ مکن ہو سکتا ہے عربی نسل کو آشور کے ساتھ راہ و رسم ہو، اور ظاہر ہے کہ ایک تہذیب کا دوسرا پر ضرور اثر پڑتا ہے۔ یہی بعد نہیں کہان کی زبان سے آشوریوں نے بہت سے الفاظ اخذ کر لئے ہوں۔ لیکن ان دونوں کے لکھیں بے متفاوت ہے نہ اس سے بہت اختلاف نہیں ہے بلکہ مشاہدت میں آشوری سوریا کے آلامیوں سے بہت ملتے جیتے ہیں (Armaens of Syria) یہ ضبط اور سپت قدستے اور ان کے بال گھونکروالے اور سیاہ رنگ کے تھے۔ عربوں کا قدو فو قامت اس کے بالکل عکس ہے۔

مورخین بھی سمجھتے ہیں کہ آشوری ایشیائے کوچک (Asia Minor) اور دریائے

سلہ میں ایس اصلاح ہوتا ہے کہ اس تحقیق میں بہت کچھ حقیقت ہے۔ آشوری زبان پر واقعی قیم عربی زبان کا اثر پڑا، اور اکثر الفاظ ابھی عربی زبان کے خط سیخی کے کتبوں سے حل ہو رہے ہیں۔ خالی کے طور پر سم لفظ اریل (Arbel) ہی کو لیتے ہیں۔ اس مقام کا ابھی ذکر کیا گیا ہے۔ یہ ایک بہت قدیم شہر ہے۔ ماہرین آثار قدیمہ بتلتے ہیں کہ یہ شہر دنیا کے قدیم ترین شہروں میں سے ہے۔ اور فقط یہی ایک شہر ہے جو کسی تباہ و بر باد نہیں ہوا۔ دمشق اور یروت وغیرہ جو اس وقت موجود میں اسی زمانے کے شہر میں مگر کی بار تباہ ہو چکے ہیں۔ مگر اریل کبھی تباہ نہیں ہوا اور متواتر آباد چلا آیا ہے۔ اس شہر کا نام ہمیں اول اول آر (Ar) کے تیسرا شاہی خاندان کے کتبوں میں ملتا ہے وہاں اس کو ار بلم (Arblum) لکھا ہے اس کے بعد آشوریوں نے اس لفظ میں معانی تلاش کرنے شروع کر دیے۔ اور بالآخر ابھی زبان کے مطابق اس کا نام ار بیل بیو (Arbel) ہے۔ اس کا مطلب چار دیو تھے۔ ار بیل عربی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی چار کے ہیں اور ایلو، آشوری زبان میں دیوتا کو کہتے تھے۔ سچا خال ہے کہ یہ لفظ بعد میں ایلویاہ (Arbel) اور امشہر (Arbela) کیا۔ یہی لفظ ار بیل بیو بدلے بدستے اریل بن گیا اور یہی لفظ آج کل مستعمل ہے۔ یہ ایک بہت اطمینان میں نقل الکلمہ کی جس کی تشریح ہم اسی عنوان کے مقام میں، جو گذشتہ سال برہان میں شائع ہوا تھا، کرائے ہیں۔

وجد کے مشرقی حصہ کے باشندے تھے۔ یہ علاقہ تقریباً وہی ہے جو ہم نے ابھی ان کے لئے مقرر کیا ہے۔ ان کا بوسنی قوموں میں اختلاط اپنی جلد ہو گیا اور انہوں نے دوسری قوموں میں لا تعداد شاہراہی بھی کیں۔ آشوریوں کی تہذیب اور کھچ کی ایک رچپ مثال یہ ہے کہ انھوں نے سال کو بارہ مہینے میں تقسیم کر کھا تھا۔ اور ایک مکمل کیلئے رسمی ایجاد کیا تھا۔ ان کے مہینوں کے نام رچپی سے خالی نہ ہوں گے اس لئے ذیل میں درج کر دیئے جاتے ہیں۔ ان کے تلفظ کے متعلق ہم لقینی طور پر نہیں کہہ سکتے تک کیا ہے۔ درحقیقت خط میں کے کتبوں کے تحلیل ہو گئے مگر اس زبان کا تلفظ کیا تھا اس کو تخفیت بھی نہیں ہو سکی اور نہ ہی ہونا ممکن ہے جب تک ایک زبان کو بولا جائے تو ناجائے اس کا تلفظ متعین کرنا ناممکن ہے۔ بہر حال مہینوں کے نام مندرج ذیل ہیں۔

## Qarrate.

Tanc (۹) Marte.

Sin.

Kuzalli.

Allanate.

Belti-Ekallim.

Sarate

Kinate.

Muhr illi

Absarani

Hibur

Sippem

۱۔ گرتاتے

۲۔ تان ۹ مارتے

۳۔ سین

۴۔ کوزآلی

۵۔ آلاناتے

۶۔ بیلیتی ایکلیم

۷۔ سالاتے

۸۔ کینتے

۹۔ موہرالی

۱۰۔ آب سرگانی

۱۱۔ ہبور

۱۲۔ سیپیم

سلو ۹ نام ہم نے سڑنی سستے کی کتاب سہڑی آن آٹیا سے لئے ہیں۔  
لہ موہرالی غائب مہرالی ہے جو حیرابو (عیرابی) کے کتبوں میں امیر تعالیٰ کے لئے مستعمل ہے۔

پڑے ہیں۔ یہی قیاس کیا جاتا ہے کہ جب سخرب (Sennacherib) سنے دوبارہ نیوا کو تعمیر کیا تو اس نے اس کی بنیاد پر ایک بہت وسیع چوترا بنوایا۔ ممکن ہے پرانی تہذیب اس کے نیچے ابھی پہنچنے ہو گئی اس چوترا کو ابھی تکل طور پر صاف نہیں کیا گیا۔ دوسرے اس ملائی میں ابھی بہت سے ٹیکے موجود ہیں جہاں کھدائی شروع نہیں ہوئی۔ جنگِ عظیم سے پیشہ اور اس کے دوران میں ترکی حکومت نے یہاں کھدائی منسوع قرار دیدی تھی۔ اور اس کے بعد چوترا بہت جو کام ہوا ہے وہ ابھی تک مکمل ہے۔

ای صدی میں جن ماہرین نے یہاں کام کیا ہے ان میں سے سب تھے مشہور بوتا (Botta) ایک فرانسیسی آرکیووجٹ (Archaeologist) تھا۔ سڈنی سمٹ (Sydney Smith) مسٹر لیک (R. L. W. King) اور سڑرا سم (Rassam) نے گذشتہ صدی کے ماہرین جنہوں نے اس تحقیق کی بنیاد کی ان میں سب سے مشہور تھے یارڈ (Layard) والشن (Rawlinson) اور ڈاکٹر ہنکس (D. H. Kincaid) نے یہ تمام ماہرین اس امر کا اعتراف کر رہے ہیں کہ ابھی بہت کچھ معلوم کرنا اس ملائی میں باقی رہ گیا ہے۔

ان ماہرین آثاریات (Archaeology) کی راہ میں جو قبیل پیش آئیں اس کا اندازہ ذیل کی مثال سے ہو سکتا ہے۔ شروع شروع میں جب بوتا (Botta) نے کھدائی شروع کی تو اس کو اجازت لینے میں بہت دقت پیش آئی ترکی حکومت کسی شرط پر کسی رضامند نہیں۔ اس کی بجائے وہ میلہ تھا جس پر کچھ کل حضرت یونس علیہ السلام کا مزار واقع ہے یہ میلہ موصل سے تقریباً ایک میل کے فاصلہ پر واقع ہے اور قدیم نینوا (Ninewa) کا ہی ایک حصہ ہے۔ اب تو اس میل پر لیکی قصبہ بھی قائم ہو چکا ہے بوتا (Botta) نے ایک اچھوٹی چال جی مگر کارگر نہ ہوئی۔ اس نے اس نیلے پر چند ایک مکانات خرید کے اور ان کے اندر سے اس نے کھدائی کا عمل خفیہ طور پر شروع کر دیا۔ وہ اپنے اس فعل میں بہت حد تک کا یاب ہوا۔ کھدائی کے دوران میں اس کو دوسرے قبیل میں جو محلات کی طرف پہنچنے تھیں یہ محلات سخرب (Sennacherib) کے تعمیر شدہ تھے۔ اس میں سرگوئی میں

چند یا کم بہت اس کتبے اور بہت بھی بیشے۔ مگر کسی نے یہ راز فاش کر دیا۔

جب ترکی حکومت کے پاس اس کی شکایت پہنچی تو یوتا کو وہاں سے بکل جانے کا حکم لا ہماری دانست میں یہ جو رکاوٹ اسے پیش آئی اس کی وجہ حاضر نہیں تصدیق تھا۔ لوگوں نے سمجھا کہ شاید یہ شخص خفیہ طور پر حضرت پونس علیہ السلام کے مذاہنک پہنچنا چاہتا ہے اور شاید وہاں اسے کسی خزانے کے لئے کا انکان نظر آتا ہے۔ اس سفر سے آج تک کسی کو جرأت نہیں ہوئی گہ دوبارہ اس کام کو شروع کر سکے۔ ہمارا خیال ہے یہ میاں جس پر آجکل حضرت پونس علیہ السلام کا مذہب ہے سخرب (Sennacherib) کے زمانے میں اس کے محل کا ایک حصہ تھا۔

آشور (Ashur) یعنی قلعہ شرکت جو ملکت آشور کا دارالخلافہ تھا یہاں بھی ایک کثیر قوم کھدا کی میں صرف کی گئی مگر سب توقع اس قدر سیاہ نہ ہو سکا کہ آشور کی قدیم تاریخ پر کچھ روشنی پڑ سکے۔ یہ دارالخلافہ اول اول، ۴۵۰-۲۴۵ قبل مسیح کے درمیان تھا۔ امید کی جاتی ہے کہ عراق کا محلہ آثار قدیمہ عنقریب اس مقام پر اس سرزو کام شروع کر دیا گا۔ بہت ممکن ہے کہ پھر اس علاقے کی قدیم داستان کامل ہو جائے۔

اس علاقے کے متعلق جس تاریخی روایات مشہور ہیں اگرچہ ان میں سے اکثر روایتوں کی تصدیق نہیں ہوئی، تاہم یہ سب نہایت دلچسپ ہیں۔ کہا جاتا ہے کہ یہاں کی تہذیب طوفانِ نوح سے بھی قدیم تر ہے۔ چند ایک بادشاہوں کے نام خطائی سے بھی جل ہو چکے ہیں جو طوفانِ نوح سے بھی پہلے کے تھے۔ ایک مورخ نے تو دس بادشاہوں کے نام لئے ہیں جو طوفانِ نوح سے پیشہ ملکت آشور پر حکمران تھے۔ یہ مورخ ایک کلدانی ہے اور سخرب (Sennacherib) کے زمانے میں تھا۔ ممکن ہے یہ کلدانی انہی لوگوں میں سے ہو چکا کو کہہ کر سخرب بابل سے لایا تھا۔ اس علاقے میں آجکل بھی کلدانیوں کی ایک کافی تعداد موجود ہے پس معلوم ہوتا ہے کہ اس کلدانی مورخ نے محض وہ قسم دوسرے ہیں جو خود اس کے زمانے سے دوہزار سال پہلیت کے واقعات تھے۔ ان قسموں کا ذکر کر شُنی سمتھ (Sydney Smith) اپنی مشہور و معروف کتاب ہستری آفت اثیریا (History of Assyria) میں کرتا ہے۔

بہر کیفیت مہریں آثارِ قدیمہ نے یہ ثابت کر دیا ہے کہ آشونی کی تہذیب یک قدیم تہذیب ہے جس کا وقت... ۳ قبل مسح سے بھی بہت پہلے ہنچتا ہے یہاں تک کہ اُر (حملہ) کی تہذیب سے بھی بہت پہلے کی ہے طوفانِ نوح کا قصہ سو میری کتابات سے بھی ثابت ہوتا ہے اس واقعہ کو دہان گلکمیش (Gulam-e-Han) کی روایت سے منسوب کیا گیا ہے۔ یہی سب سے پرانی روایت طوفانِ نوح کے متعلق معلوم ہوئی ہے اور غالباً یہی وجہ ہے کہ اسرفت سے بہت سے مقاموں کو اس واقعہ کے ساتھ منسوب کر دیا گیا ہے جو حقیقتِ توانہ اللہ تعالیٰ ہی بہتر جانتا ہے۔ نامناسب نہ ہو گا اگر ان علاقوں کا جو طوفانِ نوح کے واقعہ کے ساتھ وابستہ ہیں، تھوڑا بہت ذکر کر دیا جائے۔

ملک طاؤس ولے مقامے میں ہم نے تین مقاموں کا ذکر کیا تھا، کوہ سفینہ، عین سفینہ اور

جل سخار، ان علاقوں کے ساتھ مندرجہ ذیل قصے منسوب ہیں:-

کوہ سفینہ، اریل کے شمارک طرف تقریباً، میل مقام شقلادہ کے قریب واقع ہے اس کو کوہ سفینہ (یعنی کشتی والا پہاڑ) اس نئے کہا جاتا ہے کہ طوفانِ نوح میں حضرت نوح علیہ السلام کی کشتی پانی پر تیرتی ہوئی تکلی تو اس پہاڑ کے پاس آکر رک گئی اور یہیں حضرت نوح علیہ السلام نے اپنے ساتھیوں کو کشتی پر سے اتارا۔

دوسرے مقام عین سفینے ہے اور یہ موصل سے شمال مغرب کی طرف تقریباً، میل کے فاصلہ پر واقع ہے یہاں سے راستہ شیخ عدی اور بادیان (Barwan) کو جاتا ہے۔ یہاں ایک چھپہ اب بھی موجود ہے اور اس کے ساتھ یہ روایت وابستہ ہے کہ حضرت نوح علیہ السلام کو جب طوفان کی خبر دی گئی اور کشتی بتانے کا حکم ملاؤ اخنوں نے اسی مقام پر کشتی بنائی۔ ساویہ جو چھپہ موجود ہے اسی میں لہر تعالیٰ کی قدرت سے طوفان آگیا۔

تیسرا مقام جل سخار ہے یہ مقام موصل کے جنوب مغرب کی طرف تقریباً، میل کے فاصلے پر موجود ہے۔ اس پہاڑ میں اب بھی غار موجود ہیں اور ان میں نیزیدی رہتے ہیں۔ ان میں یہ قصہ مشہور ہے کہ جب عین سفینے میں طوفان آیا تو حضرت نوح علیہ السلام کی کشتی یہاں آکر اس پہاڑ کے پاس رک گئی

پتیزول فتحے ہمارے منے میں وہاں آئے ہیں۔ واندرا علم بالعواب۔

اسی سلسلے میں ایک اور دلچسپ واقعہ یاد آگیلے ہے۔ پھری صدی کے آخری طوفان نوح سے متعلق ہندوستان میں ایک بحث شروع ہوئی تھی۔ اس بحث میں مندرجہ ذیل اصحاب شامل تھے، میاں محمد نظرالحق بیرونی ایڈ لار مر جوم مولانا عایت رسول صاحب چہارکوٹی۔ لالہ بن اکب پرشاد چہارکوٹی تلیزد حضرت مولانا مولوی قاضی عایت رسول صاحب۔ یہ تمام بحث ایک رسالہ کی شکل میں ۱۹۰۰ء میں شائع ہوئی تھی۔ اس رسالہ کا نام ”احسن الیان فی تحقیق مسئلہ الطوفان“ ہے۔ اس نام بحث میں خطابی کے کتابات سے بحث کی گئی ہے اور موضوع یہ ہے کہ طوفان عام تھا یا کہ کسی خاص مقام کے ساتھ وابستہ تھا۔ سب سے دلچسپ بحث وہ ہے جو پڑت صاحب نے شروع کی تھی سپندوں اور دیگر سپندوں کی بدل سے وہ یہ بات پیش کر رہتے ہیں کہ ہر جگہ کے بعد ایک طوفان عظیم آتا رہا ہے۔

یہ بات میں اس سے پیش رکھی پڑتے کا اتفاق ہوا ہے مگر متن اس کا ذکر ہیاں اس لئے کیا ہے کہ ایک مقام جو بند میں کھنڈیں ہے اس کے متعلق بھی سپندوں میں اس طوفان کا قصہ پایا جاتا ہے یہ مقام ریاست بجاود کے قریب بند میں کھنڈیں واقع ہے اور اس کو بسم کھنڈہ کہتے ہیں۔ ہم نے اس مقام کو ۱۹۰۵ء میں دیکھا۔ درستے ایسا معلوم ہوتا ہے جیسا ایک کنوں ہے مگر قریب پہنچ معلوم ہو کیاں کے انہیں اچھی خاصی تیرصیاں ہیں جو ترقی بادیں فٹ چھوٹی ہیں اور ان کی تعداد تقریباً تین اور چالیس کے درمیان ہے۔ نیچے اتر کر ایک دستی دلان میں آتے ہیں جس کے ایک طرف غار میں اور دوسری جانب پہاڑ کو تراش کر کرے بنادیتے گئے ہیں۔ پھر ایک تیرصیوں کا اور سلسلہ شروع ہوتا ہے اور اس کے اختتام پر ایک تالاب پر مختصر سارا پتالاب درحقیقت پچھہ ہے۔ روایت ہے کہ اس تالاب کی گہرائی معلوم نہیں ہو سکی اور یہ واقعہ ہے کہ جب ہم نے اس کے کنارے پر کھڑے ہو کر دیکھا تو اس کی سطح نظر نہیں پڑتی تھی۔ پانی اس قدر نیل رنگ کا تھا کہ سندر کا پانی بھی اس قدر زیاد سیخنے میں نہیں آیا، مگر زیادت شفافت تھا تالاب کے دونوں جانب دو تھوڑے جو اس چنان کے حصے تھے دور تک پیچے جاتے دکھائی دیتے تھے مگر تھے نظر نہ آتے تھے۔ اس تالاب کے میں اور پہاڑ سے چھپتے بھی ہوئی تھی جس میں ایک کافی بڑا سوراخ تھا اور اس سوراخ سے روشنی اندر آ کر تما

جگہ کو روشن کر دی تھی۔ اس مقام کے ساتھ ہندوؤں نے یقصدہ سبوب کر رکھا ہے کہ جیسا لہا طوفان آیا وہ یہاں سے شروع ہوا۔ وائد اعلم بالصواب۔

اس مقام کو یہیں ہندوؤں کیجا گاتا ہے یہ معلوم نہیں ہو سکا البتہ قیاس یہ کہتا ہے یہیں جو بادشاہ تھا اس کے ساتھ کوئی مناسبت ہو گی۔ ہندو سنکریت میں تالاب کو کہتے ہیں اسی لئے بندیل ہندو کے علاقے کا نام یہ پڑ گیا ہے کیونکہ اس علاقے میں جگہ جگہ تالاب اور جیلیں ہیں۔ درحقیقت ستر تھیں نے علاقہ طوفانِ نوح کے متعلق جو علاقہ تجویز کیا ہے وہ امارات (Emirates) کا ہے۔ خیر یہ تو ایک جملہ مختصر ہے تھا۔ بات آشوریوں کی ہو رہی تھی۔

لقطہ آشور کے متعلق ہم پچھلے کسی مقالے میں لکھ آئے ہیں کہ یہ آشوریوں کا دیوتا تھا اسی کے نام پر مقام آشور (قلعہ شرکت) کا نام رکھا گیا اور اسی نام سے آشوری قوم کو (Assyrians) یاد کیا جاتا ہے اس لفظ کا استعمال ہمیں خطاطی کے کتبوں میں دو طرح سے ملتا ہے ایک آشیر (Ashur) اور دوسرے آشور (Ashur) ابتداء میں اس لفظ کو تین معنوں میں استعمال کیا جاتا تھا۔ اول شہر یا بستی کے لئے، دیوم (Dium) ملک یا زمین کے لئے اور سوکم دیوتا کے معنوں میں ہمیں آشیر (Ashur) کا لفظ ازیادہ مווہوں علموں ہوتا ہے کیونکہ ابتداء میں لفظ احرن اور حیم کے معنوں میں بھی استعمال ہوتا ہے۔ سومیری (Sumerian) زبان میں اسی لفظ کو آئا۔ اسار (A-usar) کیا جاتا تھے اب یہ معلوم نہیں کہ یہ لفظ سامی (Semitic) زبان کا ہے یا نہیں؟ اور اگر ہے تو ہب ممکن ہے کہ پہنچانی (Hebrew) زبان کے لفظ آشور کا متراود ہو۔ آشوری زبان میں اس لفظ کو دو طرح لکھا جاتا تھا خطاطی میں یہ لفظ ملا خطر ہو۔

۱۱۱۲۲۲

۱۱۱۲۲۲

یہ شہری کہاں سے آئے ہے تابع اس کے متعلق مختلف جواب دیتی ہے۔ ہمیں ان سب سے

اختلاف ہے۔ گذشتہ سال کے مقابلوں میں ہم لکھ چکے ہیں کہ یہ بھی اگرین اقوام کا ایک گروہ تھا جو سومیری اقوام کے بعد اس علاقے میں پہنچا۔ اگرچہ سومیری خود اس علاقے میں سے ہو کر ملاں خصیب کے جزو میں پہنچا۔ اسی کی وجہ سے کہ اس علاقے کی تہذیب اور (۶۲۰) کی تہذیب سے قدیم تر ہے۔ اور یہ جو آثار ثابت کرتے ہیں کہ یہاں کی تہذیب قدیم تر ہے تو غالباً اس اولین گروہ کے نشانات ہیں جو یہاں سے ہو گرذیں اور سومیری کہلائیں۔ غالباً یہ گروہ آرمنیا (Armenia) سے ہوتا ہوا کردستان پہنچا اور کردستان کو عبور کر کے ترکستان جس کو اس زمانے میں آناتولیا کا جاتا تھا وہاں پہنچا اور بھر جا دیا۔ ملکت آشور ابادی مورخین یہ کہتے ہیں کہ آشوری حکومت بابل کے فرماز و راستے اور اکادی تھے۔ ہمارے نزدیک یہ تھیں غلط ہے۔ یہ ضرور ہو اک ایک زمانے میں آشور پر بابلیوں کی حکومت ہو گئی تھی ہے حیرالو (Hammurabi) نے اس کو فتح کر لیا تھا اس بات کو ثابت کرنے کے لئے انجین سے سند پہنچا۔ مورخین کہتے ہیں کہ باب پیدائش (۱۹۰) میں مذکور ہے کہ آشور (مزود) بابل سے باہر چلا گیا۔ اور زیوں کی بنیاد رکھی۔ ہماری دانست میں اس سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ آشور مہیشی بابلیوں کے تھات رہا ہے، ان کی اپنی بھی حکومت تھی جو کی صدیوں تک قائم رہی۔ بلکہ یہیں تو بابلیوں کی تہذیب کا بھی آشوری تہذیب پر ہے کم اثر نظر آتا ہے۔ آکادی اور سومیری زبانوں کا بھی آشوری زبان سے دور کا تعلق نہیں۔ یہ دونوں زبانیں آشوری زبان سے بالکل مختلف ہیں۔ البتہ رسم الخط بہت ملکتی ہو مکن ہے۔ رسم الخط آشوری میں شروع ہوا ہو جیسے لکتوں سے ثابت ہے کہ آشوریوں کی تہذیب سومیری تہذیب سے زیادہ پرانی تھی۔ دو ہزار سال قبل میسح آشوری تہذیب یہاں کم ترقی کر چکی کہ ہمیں یہاں سیاسی اور ادبی ادارے ملتے ہیں۔ اور ان کے اپنے قانون ملک یہاں راجح تھے جن میں عورتوں کے حقوق کا باقاعدہ طور پر تھغظ کیا گیا تھا۔ ان کے وزراء اور امرا بھی سومیریوں سے زیادہ ہیزب تھے جو اپنے محل اور لائبریریاں رکھتے تھے۔ یہ لائبریریاں اب مسدود ہکھوں سے برآمد ہو چکی ہیں۔

مورخین کی ایک شاخ نے جب یہ محسوس کیا کہ آشوریوں کا تعلق اکادیوں اور سومیریوں کے ساتھ ثابت نہیں ہو سکتا تو انہوں نے یہ کوشش شروع کی کہ ان کو سینک (Semtex)

ثابت کیا جائے اور بتایا جائے کہ یہ دراصل سو سطح عرب کے باشدتے تھے اس کی بنایتی کہ ان دونوں کی زبان میں مشاہدہ تھی۔

گورنگر امور اس تحقیق کے بالکل خلاف ہو گئے ہیں ممکن ہو سکتا ہے عربی نسل کو آشور کے ساتھ راہ و رسم ہو اور ظاہر ہے کہ ایک تہذیب کا درسے پر ضرور اثر پڑتا ہے یہ بعید نہیں کہان کی زبان سے آشوریوں نے بہت سے الفاظ اخذ کر لئے ہوں لیکن ان دونوں کے لکھیں بے صحتفاوت ہے مذاہب میں بہت اختلاف نایاں ہے شکل و شابست میں آشوری سوریا کے آلامیں سے بہت ملتے جلتے ہیں (Armaens of Syria) یہ ضبط اور پت قدر تھے اور ان کے بال گھونگروالے اور سیاہ رنگ کے تھے علوں کا فدو قوامیت اس کے بالکل برعکس ہے۔

مور غین یہ بھی سمجھتے ہیں کہ آشوری، باریشائے کوچک (Asia Minor) اور دریائے

لہ میں ایسا عالم ہوتا ہے کہ اس تحقیق میں بہت کچھ تحقیقت ہے آشوری زبان پر واقعی قیم عربی زبان کا اثر پڑا اور اکثر الفاظ اب بھی عربی زبان کے خط بخی کے کتبوں سے حل ہو رہے ہیں۔ مثال کے طور پر یہ لفظ اریبل (Arbel) ہی کو لیتے ہیں۔ اس مقام کا ابھی ذکر کیا گیا ہے۔ یہ ایک بہت قدیم شہر ہے۔ ماہرین آثار قدیمہ بتلتے ہیں کہ یہ شہر دنیا کے قدیم ترین شہروں میں سے ہے اور فقط یہی ایک شہر ہے جو کمی تباہ و برآمد نہیں ہوا۔ دمشق اور بیروت وغیرہ جو اس وقت موجود میں اسی زمانے کے شہر میں تنگی بار تباہ ہو چکے ہیں۔ مگر اریبل کبھی تباہ نہیں ہوا اور متواتر آباد چلا آیا ہے۔ اس شہر کا نام ہمیں اول اول (Arbel) کے تیرے شاہی خاندان کے کتبوں میں ملتا ہے وہاں اس کو ار بیل (Arbel) لکھا ہے اس کے بعد آشوریوں نے اس لفظ ایسی معانی تلاش کرنے شروع کر دیے۔ اور بالآخر اپنی زبان کے مطابق اس کا نام اربعہ ایلو (Arban)۔ (Arba) رکھ دیا۔ اس کا مطلب چار دیوتا ہے ار بیل عربی زبان کا لفظ ہے جس کے معنی چار کے ہیں اور ایلو، آشوری زبان میں دیوتا کو کہتے تھے۔ ہمارا خیال ہے کہ یہ لفظ ایلو میں ایلو یا (Arba) اور ایش بن گیا۔ یہی لفظ اربعہ الموبستے بدلتے اریبل بن گیا اور یہی لفظ آج کل مستعمل ہے۔ یہ ایک بناست لطیف مثال ہے نقل الحکمہ کی جس کی تشریح ہم اسی عنوان کے مقام میں جو گلہ شستہ سال برہان میں شائع ہوا تھا، کر رہے ہیں۔

دجلہ کے مشرقی حصہ کے باشندے تھے۔ یہ علاقہ تقریباً وہی ہے جو ہم نے ابھی ان کے لئے مقرر کیا ہے۔ ان کا دوسری قوموں میں اختلاط بہت جلد ہو گیا اور انہوں نے دوسری قوموں میں لا تعداد شاریا بھی کیں۔ آشوریوں کی تہذیب اور کلچر کی ایک دلچسپ مثال یہ ہے کہ انھوں نے سال کو بارہ مہینوں میں تقسیم کر کھا تھا۔ اور ایک مکمل کیلئے رسمی ایجاد کیا تھا۔ ان کے مہینوں کے نام دلچسپی سے خالی نہ ہوں گے اس لئے ذیل میں درج کردیئے جاتے ہیں۔ ان کے تلفظ کے متعلق ہم یقینی طور پر نہیں کہہ سکتے کہ کیا ہے۔ درحقیقت خط بھی کے کتبوں کے تحلیل ہو گئے مگر اس زبان کا تلفظ کیا تھا اس کی تحقیق بھی نہیں ہو سکی اور نہ ہی ہونا ممکن ہے جب تک ایک زبان کو بولا جائے نہ ساجائے اس کا تلفظ متعین کرنا ناممکن ہے۔ بہر حال مہینوں کے نام مندرجہ ذیل ہیں:-

## Qarrate.

1- تان ۱ مارتے

2- سین

3- کوزآلی

4- آلاناتے

5- بیلیتی ایکلیم

6- ساراتے

7- کینتے

8- مورہ آتی

9- آب سرکنی

10- ہبور

11- سیسمیم

سلہ ہے نام ہم نے سردنی سستہ کی کتاب ہبڑی آف آئریا سے لئے ہیں۔  
سلہ مورہ آتی غالباً ہبڑی ہے جو حیرا ابہ (حیرابی) کے کتبوں میں المثل تعالیٰ کے لئے مستعمل ہے۔

## ادیت

### تبرکات

از حضرت شیخ الہند مولانا محمود بن رحمۃ اللہ علیہ

ذیل میں وہ قطعہ تاریخی مسجح کیا جاتا ہے وہ حضرت مرحوم نے راندھر مٹھے سورت کی  
بڑی مسجد کی تعمیر پر بطور قطعہ تاریخ کے لکھا ہے۔ یقظہ راندھر کے یہ ذیل ملابسا  
کی معرفت ہم کو ملا ہے۔ (برہان)

لشہ ائمہ اہل راندھر برہن بیشان صد آفین ات تجدید یونوہ نمسجدے کو رامنار قریم فاتحین ات  
در جنیت و خوبی و نکوئی خجلت و نقصہ ہائے چین ات ہر نگ کرو دست لغیریستا ہر قش درست دلشین ات  
برو دئے زین زرحمت حق فردوس برائے ہونین ات بشنو کچاں زبان حائل بذات عالم بلکہ چین ات  
ایں مسجد اگر دیگر مساجد ہستند بین بیترين ات حیرت چ کنی مگر نہ بینی متولی او امام دین ات  
پھر خشد سپاہی و لارہ کلی شح ہری دو گھنیں ات قائم پا دابر غفت دشان تاسایر پرخ بر زین ات  
اب کرم و سما حمرہ برا پا کن ایں حصار دین ات راندھر کند چو خفر بر ط سرمایہ ناز شش ہمین ات  
یعنی و یفید ہم فیتنی مشہور فہیمی ازین ات ارباب کرم ز قوم بورہ چوں بہت شان چکار دین ات  
تائید و عطائے ایں کیاں از عده معاوین این ات با امام و درم کے کیا ب در قدمت ایں شغایر دین ات  
الطا ف تو کار ساز او باد فضل تعلیمہ جمعین ات تاریخ بناش بشش پنج زینا حالتنا ظرین ات  
۱۳۳۷

جنی گھڑی اہتمام مسجد کا ہوا کان میں یغیب کر کئی صدا ہے پیلس محمود تاریخ بنی سجدہ گا و اغیانیاے بامنا  
اہتمام کا مسجد جب ہوا میں نے چاہا لکھوں تاریخ نہا ہاتھ غبی نے دی فوڑنا ثانی بیت المقدس ہر نہا  
۱۳۳۷

بشنو بشنو زبان ہافت سال او ثانی بیت مسحور

لے جناب صرفی مرحوم مراد بیں بن کے اہتمام سے مسجد کی تعمیر جدید ہوئی۔

## نوازے سروش

اتعاب نابر القدری

خینے و بدر میں وہ غازیوں کی بیکسیریں  
نظر کے ساتھ بدلتی گئی ہیں تقدیر میں  
غموشیوں سے نایاں ہے جذبِ سوزِ دہول  
پہ سلوٹیں ہیں جبکہ دل کی تحریریں

یہ سجدہ نامےِ میانی کے دلاغ ارے توہہ!  
کہ مسجدوں میں ہنا دی گئی ہیں تصویریں

یہ کون چھپلے پھر رات کو ہے موحِ سجود  
دعا کو ڈھونڈ رہی ہیں ابھی سے تاپیریں

حدیثِ عشق کی تشریح کوئی مکمل نہیں  
چکر کے خون سے لکھی گئی ہیں نفسیریں

میں کیا کہوں مرے ظلمت کے کارنگ ہے کیا؟

گزر گئی تھیں ادھر سے بھی چند تنویریں

ہر احتیاط پر ذوقِ طلب نے چلکی لی

جنوں کوراس نہ آئیں خرد کی تدبیریں

مجاہدوں سے کہواں قدر نہ ہوں تنگ دل  
کہیں کہیں سے فدا مڑگی ہیں شمشیریں

غم والم کی شکایت میں کیا کروں ماہر  
کہ میرے خواب پر شہل کی یعنی یہ تیغیریں

# غزل

از جانبِ الام منظہ نگری

دینا کہاں نگاہِ حقیقتِ نگر کہاں  
ایا ہوں جستجویں کی کی مگر کہاں  
میری بیشہ فراق کی ہو گی سحر کہاں  
لایا مری فنا کو فریبِ اثر کہاں  
مل میں فلاں نواز ہے تیر نظر کہاں  
اب چشمِ انتظار میں تاپِ نظر کہاں  
ساغر ہیں تیرے ڈوب کے ہمپی نظر کہاں  
طوفانِ آب و زنگ کہاں، مشتِ پر کہاں  
رمی چھاکے میں نے متلع جگر کہاں  
دیکھو ہوا ہے قصہِ غمِ مختصر کہاں  
ہروانہ کہہ رہا تھا یہ حلِ جل سکم شمع پر  
ہر جلوہ عکسِ آئینہ ہے بزمِ دہر یعنی  
راہِ عدم ہے یہ کہہ رہ ہست و بود ہے  
ہر ذرہ دے رہا ہے الامِ دعوتِ جمال

## تہذیب

**اسلامی تقاریب** مرتضیٰ مولوی غلام دستگیر صاحب رشید ایم۔ اسے تقطیع متوسط ضخامت ۴۷۱ صفحات۔ کتابت و طباعت بہتر قیمت مجلد ہے پرتو۔ ادارہ اشاعت اسلامیات جید را باد کن۔

ہر قوم کے لئے سال بھر میں کچھ دن لیسے ضرور ہوتے ہیں جن میں اس کے افراد روزمرہ کے مشاغل کسب و معاش سے بے نیاز ہو کر آپس میں ایک دوسرے سے پہنچنے ملائے اور حسن سرت مناتے ہیں۔ ان دنوں کو قومی تہوار کے نام سے پکارا جاتا ہے اعلان تہواروں کو جس طرح منایا جاتا ہے اسے قوم کی اخلاقی اور تہذیبی حالت حیثیت کو نہیں دے رکھا جا سکتا ہے۔ اس عام کلیہ سے مسلمان ہمیشہ اپنی نہیں ہیں، ان کے اپنے بھی ہوا را در قومی اجتماعات ہیں۔ لیکن مسلمانوں کو پہنچت دوسری قوموں کے اس باب میں بھی یہ امتیازِ خصوصی حاصل ہے کہ ان کے ہاں ان تقریبات کو منانے کے جو طریقے ہیں ان میں کسی قسم کی عربی اور فتحی نہیں ہوتی۔ وہ ان مواقع پر عمدہ لباس پہنچتے ہیں اپنی عام حیثیت کو بڑھ کر عمدہ کھانے کھاتے اور کھلتے ہیں، وادو دہش کرتے ہیں اور سارا دن ہندی خوشی ملنے ملائے ہیں بس کر دیتے ہیں۔ لیکن کیا مجال کہ ان ہنگامہ میں سرت و انساط میں ان سے کوئی ایک ایسی حرکت بھی سر زد ہو سکے جو خدا پرستی کے خلاف ہو اور جس سے کسی طرح بھی بدل اخلاقی کی بوآتی ہو۔

زیر تبصرہ کتاب میں لاکن مرتب نے انہی تقریبات اسلامی سے متعلق متعدد مفید و دلچسپ مقالات جمع کر دیئے ہیں جن میں سے اکثر دشیز نلک کے مثاہیر رباب فلم کے لکھے ہوئے ہیں اور پڑھنے کے قابل ہیں۔ ان سے ہر تقریب کے تعلق تاریخی اور دینی معلومات بھی حاصل ہوں گی اور یہ بھی معلوم ہو گا کہ ان کے منانے کا صحیح اسلامی طریقہ کیا ہے اور جہالت کے عام ہونے کی وجہ سے کچھ کل ان تقریبات کو جس طرح منایا جاتا ہے ان میں اسلامی نقطہ نظرے کیا کیا خراہیاں ہیں اور اس بنا پر وہ طریقے

غیر شروع اور ناجائز ہیں۔ اس مجموعہ میں مولانا ابوالکلام آزاد کا مقالہ "خطابِ الم و توضیحہ ثہادت" اور "عید الفطر" مولانا عبدالمajید ریاضی ابادی کے مقالہ "عیدِ قربان" "شبِ قدر" اور "شبِ برات" اور مولانا مناظر حسن گیلانی کا مقالہ "سیلاربی العالم" "یوم فتح ککہ" خاص طور پر پیٹ دچپ۔ دلوں آفریں اور سین آموز ہیں۔

**جنگِ مشرق و خاتمہ جاپان** | از مولوی محمد اسحاق صاحب، دو تینیہ، سیم صاحبہ تقطیع متوسط صفات ۲۰ صفات کتابت و طباعت بہتر قیمت مجلد ٹھارپٹہ: ادارہ نشریات اردو چیر آباد کن۔

جیسا کہ نام سے ظاہر ہے اس کتاب میں جاپ مصنف و مصنف نے جاپان کی جنگ اور اس کے عبرت اگریز خاتمہ کے حالات مختصر لکھے ہیں۔ شروع میں پس منظر کے طور پر جاپان و چین کی تاریخی ماضی و حال، ان کے عادات و خصالیں مختلف علاقے۔ یورپ سے ان کے تعلقات وغیرہ کیلئے لکھی ہے اور ان اس باب پر روشنی ڈالی ہے جن کی وجہ سے جاپان جنگ میں شریک ہوا اور آخر کار اس نے زبردست شکست کھائی۔ ایک باب میں دنیا کے ان بڑے آدمیوں کے حالات بھی لکھ دیئے ہیں جن کو گذشتہ جنگِ جاپان سے فوجی اور سیاسی قسم کا تعلق تھا۔ کتاب عام قاری کے لئے دچپ اور اضافہ معلومات کا سبب ہوگی۔ البتہ زبان و بیان کے اعتبار سے متعدد خامیاں ہیں جو نہ ہوئی چاہئے تھیں۔

**تصوراتِ اقبال** | از شاغلِ فخری مرحوم تقطیع متوسط صفات ۲۵ صفات، کتابت و طباعت بہتر قیمت مجلد ہے پتہ: نفیس اکیدہ می عابر روڈ چیر آباد کن۔

اقبال مرحوم پادری میں کثرت سے کتابیں شائع ہو چکی ہیں اور یہ سلسلہ اب تک بڑا بھروسہ ہے چانپ زیر تبصرہ کتاب بھی اسی کی ایک کڑی ہے۔ کتاب کے مصیبہ شاغلِ فخری اردو زبان کے ایک ہونہا رادیب تھے۔ اس میں شبہ ہیں کہ اگر ان کی عروفا کرنی اور انہیں اطمینان و تاریخ الہامی کے ساتھ اپنے ادبی مشاغل جاری رکھنے کا موقع ملتا تھا وہ ایک روز صفت اول کے ادبی ہوتے مرحوم کی یادگاران کی فطری صلاحیتوں کی آئینہ دار ہے۔ اس میں انہوں نے مختلف عنوانات مثلاً

”اسلام و مون“ ”روحانیت و مادیت“ ”دین و سیاست“ ”ملکیت و اشتراکیت“ ”قومیت بین الاقوامیت“ ”شور و حکمت“ وغیرہ کے ماتحت کلام اقبال کے مختلف مجموعوں سے اشاعتیں کر کے ہر عنوان سے متعلق اقبال مرحوم کے خاللتوں و افکار کی ترجیحی اور تشریح کی ہے۔ اس سلسلہ میں لائق مصنف نے جا بجا قرآن مجید کی آیات سے بھی استنبہاد کیا ہے۔ زبان شفاقت اور ادبیات ہے اور یہ امر موجب مسرت ہے کہ جوانگ مصنف نے سو شلزم میں نلذک ملکہ پر اقبال کی ترجیحی کرتے ہوئے نقطہ اعتدال کو ملحوظ رکھا ہے اور یہاں سے خیال میں فکر اقبال کی صحیح عکاسی کی ہے۔ قومیت اور بین الاقوامیت کی بحث میں بخوبی میں جو تینیکی ہے بنیادی طور پر ہم اس سے متفق ہیں۔ تاہم قومیت کی افروزی حیثیت کی تشریح میں مصنف نے جو کچھ لکھا ہے اس میں ان کا فلم کی جگہ جادہ اعتدال سے مخفف ہو گیا ہے۔ کتاب بچپ اور پڑھنے کے لائق ہے۔ لیکن کتابت و طبیعت کی اغلاظ بہت زیادہ ہیں جن سے بعض جگہ عبارت غیر مربوط اور اشعار ناموزوں ہو گئے ہیں۔ شروع میں شاعل کی پُراز حسرت و بیاس زندگی سے متعلق جو مقدمہ ہے وہ بھائے خود پڑھنے کے لائق ہے۔

**اسلام کا نظام سیاست و عدالت** | از مولانا یعقوب الرحمن صاحب عثمانی تقطیع متوسط اعضا

۲۵۶ صفات کتابت و طبیعت بہتر قیمت مجدد علی پرہ: نفیں اکیدمی عابر و عذر آباد دکن۔

کچھ جگہ انسان کے اپنے بنائے ہوئے مختلف نظامات عدل و سیاست کی نکالی روزہ رون کی طرح واضح اور مشاہدہ ہو جکی ہے اور دنیا ایک ایسے نظام کی تشنگی شدت سے محسوس کر رہی ہے جو انسانیت کے لئے حقیقی فوز و فلاح اور امن و عافیت کی کمیل ہو۔ سخت ضرورت ہے کہ اسلام کے نظام اعلیٰ و سیاست کو وقت کے جدید قالب میں مظہر عام پر لایا جائے۔ چنانچہ اس سلسلہ میں اب تک متعدد اداروں کی طرف سے بعض مسخن کو شیش معرض نہ ہو رہی آبھی جکی ہیں۔ یہ کتاب بھی اس سلسلہ کی ایک کڑی ہے جس کتاب دو ابواب پر تقسیم ہے۔ پہلے باب میں اسلامی سیاست کی اہمی روح۔ اس کے مختلف گوشے اور پہلو۔ دوسرے نظام ہمایہ سیاست سے اس کا مقابلہ و موانہ۔ ان چیزوں پر متندا آخذ کے حوالہ سے روشنی ڈالی گئی ہے اور تاریخی واقعات سے ان کا ثبوت ہم یہ پا گیا ہے۔ دوسرا باب

نظامِ عدالت سے متعلق ہے جس میں عدالت کی تعریف۔ اس کے اجزاء اور عناصر اسلامی عدالیہ کے مختلف ادوار۔ اس سلسلہ میں تاریخ اسلام کے چیز چیزہ اور مفہود و مفہوم اور مشہور فقہاء و عقایدین اسلام کے بین آموز حالات لکھے گئے ہیں۔ زبان شکفتی اور عامہ نہم ہے۔ امید ہے کہ اہل علم اور ارباب نفع اس کی قدر کریں گے اور فاضل مصنف کی محنت و کاوش کی داد دیں گے۔

**فلاسفہ ایمان** | از مولانا سید سلیمان صاحب ندوی تقطیع خورد ضخامت ۳۴ صفات کتابت و طباعت متوسط۔ قیمت ۹ روپیہ۔ ادارہ دعوت الحسنی یگانہ ادارہ کو چھ گھانسندی حیدر آباد کن۔

یا ایک فاضلانہ مقالہ ہے جس میں ایمان کی حقیقت۔ عمل اور کردار سے اس کا تعلق۔ اس کے مختلف اجزاء اور عناصر اسلامی نظام کی اساس اور بنیاد مونن و کافر کے انتیازات۔ تیر و شرکی ہیجان عبدالحاضر کے مختلف عقیدوں کی ناکامی وغیرہ ان مسائل پر بصیرت افروز اور ایمان پر ورثہ ایمان سے روشنی ڈالی گئی ہے۔ یہ مقالہ اس لائق ہے کہ وقت کی ہمیوجہ زبانوں میں ترجمہ کر اکر اس کو زیادہ سے زیادہ شائع کیا جائے۔ البتہ اس ایک مختصر مقالہ پر دیباچہ اور مقدمہ کا بار بہت زیادہ ہے، ان کی چند اس کوئی ضرورت نہ تھی۔

**رسول خدا** | از مولوی ابو الحسن صاحب صدیقی غازی پوری تقطیع خورد ضخامت ۱۴ صفات کتابت جلی۔ قیمت ۸ روپیہ۔ ملکتہ دینیہ غازی پور۔

یہ کتاب بچوں کے لئے لکھی گئی ہے جس میں حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت مبارکہ کے چیز چیزہ و اقہات و حالات اور آپ کے اخلاق و عادات عامہ نہم اور سلیسیں و آسان زبان میں قلیدنہ کئے گئے ہیں۔ واقعات سب کے سب مسئلہ ہیں اور ہر سبق کے آخریں بطور نتیجہ کے بچوں کے لئے اس کا خلاصہ بھی بیان کر دیا گیا ہے۔ یہ کتاب اس لائق ہے کہ بچوں کے نصاب تعلیم میں شامل کی جائے۔

**حسن حسین** | از مولوی فضل الرحمن صاحب استاذ جامعہ ملیہ دہلی تقطیع خورد ضخامت ۳۴ صفات کتابت و طباعت اور کاغذ بہتر۔ قیمت ۷ روپیہ۔ حالی پبلشگر ہاؤس دہلی

جیسا کہ نام سے ظاہر ہے اس کتاب میں حضرت امام حسن اور امام حسین رضی اشتر عنہما کے مستند حالات عام فہم اور اسان زبان میں لکھے گئے ہیں۔ کتاب اگرچہ بچوں کے لئے لکھی گئی ہے لیکن عام مسلمان مرد اور عورتیں بھی اس سے فائدہ اٹھا کر کاشانہ نبوت کے ان دو گوہر ان شب چراغ کے صحیح حالات و واقعات معلوم کر سکتے ہیں۔

## اسلام کا اقتصادی نظام

تیرسا ایڈیشن

”ندوہ مصنفین کی اس اہم، مفید، اور مقبول ترین کتاب کا یہ تیرسا ایڈیشن غیر معمولی اضافو کے بعد وجود میں آیا ہے۔

۲۶۴۲۰ مسطر کے باوجود کتاب کا جم ۲۰۰۰ صفات تک پہلی گیا ہے۔ اس دفعہ خصوصیت کے ساتھ اسلامی معاشیات کے مفکرین خاص حافظ ابن حزم اندری، امام عزالیؒ، امام رازیؒ حافظ ابی قیمؒ اور حضرت شاہ ولی اشتر ہلوؒ کے ان نظریوں کو تفصیل سے بیان کیا گیا ہے جو ان حضرات نے قرآن و سنت کی روشنی میں خالص معاشی اور اقتصادی نقطہ نظر سے پیش فرلمے ہیں۔ اسی کے ساتھ موجودہ سرمایہ دارانہ معاشی نظام کی راس و اساس مسئلہ سود پر بھی سیر شامل بحث کی گئی ہے۔ حک و فک، حذف و اضافہ اور بہت سی دیگر خصوصیتوں کی وجہ سے اس کتاب کی حیثیت ایک جدید تالیف کی ہو گئی ہے۔ اسی لئے اسے مطبوعات ندوہ مصنفین ۲۶۴۲۵ کے سلسلہ میں رکھا گیا ہے۔ قیمت غیر مغلب للعمر مجلد صہر

مکتبہ برہان دہلی قروں باغ

# برهان

جلد سیصد و هم

شماره (۲)

اگست ۱۹۳۶ء مطابق مرضان المبارک ۱۳۶۵ھ

## فهرست مضماین

|     |                                                     |                                  |
|-----|-----------------------------------------------------|----------------------------------|
| ۶۶  | سعید احمد اکبر آبادی                                | ۱- نظرات                         |
| ۷۹  | جلب مولانا بدر عالم صاحب میرٹی                      | ۲- حدیث افراق امت                |
| ۸۷  | جانب میر دل انشر صاحب ایڈو کیٹ ایبٹ آباد            | ۳- اسباب کفر و حمود              |
| ۱۰۱ | لشیٹ کرزل جانب خواجہ عبد الرشید صاحب آئی سایم مالیں | ۴- علم التفییات کالیک افادی ہلہو |
| ۱۲۰ | جانب سید محبوب صاحب رضوی                            | ۵- مولانا نافوی سر سید کی نظریں  |
|     |                                                     | ۶- ادبیات :-                     |
| ۱۲۳ | جانب ماهر القادری                                   | منظیر ہمار                       |
| ۱۲۵ | جانب آلم مظفر نگری                                  | غزل                              |
| ۱۲۶ | م- ح                                                | ۷- تبصرے                         |

# نَّظَارَت

افسوس ہے بہان کی گذشتہ اشاعت کے نظرات میں ایک شدید علی غلطی یہ ہو گئی کہ میرے قلم سے اندر کی مرثیہ گوئی کے ذکر میں ابن بیرون کی جگہ بیساختہ ابن زیدون نہ کل گیا۔ میں نے ”بیساختہ“ اس لئے کہا کہ لکھتے وقت ذہن پر ”ابن زیدون“ کے نام کا استیلا اس درجہ تھا کہ میں لکھنا چاہتا تھا ”ابن بیرون“ لیکن قلم سے مکلا ”ابن زیدون“ اور پھر بھی خیال پر رہا کہ میں نے ”ابن بیرون“ لکھا ہے۔ ممکن ہے عام بول چال کے مطابق آپ اس ذہنی کیفیت کو بہرحواسی کہیں۔ بہ حال و ماغی نفیات کی اصطلاح میں اس کو 06 session کہتے ہیں۔ اس مرتبہ پریس والوں کی عایمت کی بہان کے پروف پڑھنے کی بھی نوبت نہ آئی تھی اس بنا پر جہاں پرچہ میں طباعت و کتابت کی غلطیاں کثرت سے رہ گئیں مسدر جبالا غلطی کی اصلاح بھی نہیں ہو سکی۔ میں ان سب کے لئے قارئین بہان سے موزر ت خواہ ہوں۔

ضد ای کو علم ہے اس نوع کی اور دوسرا اس سے بھی فاحش اور شدید غلطیاں کیسی کیسی اور کہاں کہاں زندگی میں کتنی مرتبہ ہوئی ہیں لیکن اس وقت اپنی کتاب ”وہی الہی“ کی اس قسم کی ایک فرو گذشت یاد رکھی اسے بھی سُن لیجئے۔ وہی الہی کی تصنیفت کے دوران میں ایک مرتبہ خلف احرار اور ملدوادیہ سے متعلق یا وقت حموی کی کتاب مجمجم الادب اسے بعض عبارتیں نقل کر رہا تھا ان عبارتوں پر میں نے جلد اور صفحہ کا حوالہ لکھا لیکن لطف یہ ہے کہ بجا میں مجمجم الادب کے اسی مصنف کی دوسری کتاب مجمجم البلدان کا نام لکھا گیا۔ حالانکہ یہ ظاہر ہے کہ موخر الذکر کتاب جزایہ میں ہے اسے اربابِ شعروادب کے حالات سے کیا واسطہ! جب کتاب چھپ کر سامنے آئی اور یونہی درج گردانی کرتے ہوئے غلطی نظر سے گزدی تو سخت نہ امانت اور شرمندگی ہوئی، مگر اب کیا ہو سکتا تھا! قد جف

العلم با هوا کائن" کا معاملہ تھا۔ اب کتاب کے دوسرے ایڈیشن میں ہی اس کی اصلاح ہو گئی ہے۔

جیسا کہ گذشتہ نظرات میں عرض کیا گیا مولانا حاصل کا شرمند ہے ہی فوراً رقم المعرفت کے ذہن کا انتقال "مغربی" سے "ابن بیرون" کی طرف ہوا تھا لیکن اب مولانا محمد شیریں مغربی کے حالات اور ان کے کلام کے مطالعہ کی توبت آئی تو یہ خیال پختہ ہو گیا کہ مولانا حاصل کی مراد انہیں سے ہے این بیرون کا احتمال بہت ہی ضعیف اور مرجوح نظر آتا ہے۔ اس سلسلہ میں ہمارے فاضل دوست مولانا امیاز علی خاں صاحب عرشی ناظم اسیٹ لا تبریری رام پورہ نے اپنے ایک کرمنامہ میں مغربی کو متعلق ایک مفید اور پرا معلومات فوٹ لکھ کر سیجا ہے افادہ عام کے خیال سے اسے ذیل میں درج کیا جاتا ہے۔

"دیوان مغربی کا ایک قلمی نسخہ ہمارے یہاں ہے۔ تاب عام کتابی، صفات ۱۳۲۱، اور فی

صفہ ۱۱۵۹، ہجری ۱۴۵۹ میں سید ابراہیم علی المعرفت پر نظام الدین احمد المانگپوری نے مولوی سید شاہ رحمت اور صاحب کے لئے اسے لکھا ہے۔

مولانا محمد شیریں نام اور مغربی نکلائیں ہے۔ اس شخص کے اختیار کرنے کی وجہ یہ تھی اسی تھی کہ مغرب (مرشی افریقی) کے کسی تر گنے ایسیں خروج خلافت عطا کیا تھا۔

یہ صوفی شاعر ہیں۔ مولانا جامی نے نفحات الانیں میں لکھا ہے کہ شیخ اسماعیل سیی کے صریحتے، چوتول الدین عبد الرحمن اسغرنی کے رفقاء میں گئے جاتے ہیں۔

میرلان شاہ متوفی ۱۴۷۰ء کے متولی تھے۔ جب ان کے دوست کمال مخدی کو میرلان شاہ کے دربار میں عروج حاصل ہوا، تلوان کی بات بگلگی، چنانچہ ان دونوں شاعر دوستوں کی دوستی بھی دشمنی میں تبدیل ہو گئی تھی۔

ڈاکٹر اشپنگر نے فہرست کتابخانہ شاہ اورہ میں لکھا ہے کہ مغربی نے فتوحات کیسے پر عربی میں ایک حصہ ایشیہ اور راجام جہاں ناکی شرح بھی لکھی تھی۔

تحقیق اور حدی نے اصفہان کے ایک گاؤں نائون کو مقام پیدائش بتایا ہے۔ مثلاً ناجاہی کے بیان کے مطابق سو ۲۰۰۰ء (۱۳۰۰ھ) میں بغیر ۲۰ سال مغربی کا انتقال ہوا ہے، اس حابسے سال پیدائش وہی، مگر لگ بھگ ہوا گا۔

مغربی کے حالات کے لئے، تفہات الانس جانی، جیسا پاہلی سیر جلد ۳ جزو ۳ ص ۹۱، اودھ کشیلاگ، ص ۱۹، خلاصۃ الافکار، مجمع الفصایع ۲۰۰۳ء تاریخ الافکار، ص ۲۲، یہ بہینا، جالی العثاق، فہرست کتاب بخانہ بانکی پور پڑھنے، فہرست برشی میوزیم، فہرست بڑیں لاہوری، فہرست انڈیا آفن لاہوری، فہرست بولین لاہوری، تھی اور حدی کی عرفات العاشقین، مجمع الفوائی خان آزاد، نشر عشق، ملاحظہ کی جائیں۔ مغربی کی تاریخ وفات اور مدنی میں بعض ذکرہ نگاروں کو اختلاف ہے مگر میں نے اکثریت کا فیصلہ کیا ہے:

نومسلم انگریز مسٹر محمد اسدر (Leopold Weiss) صیغ بخاری کے انگریزی مترجم اور (Islam at the Crossroads) کے مصنف کی حیثیت سے ہندوستان کے تعلیم یافتہ مسلمانوں میں پہلے سے متعارف ہیں۔ موصوف کے ایک والا نامہ سے پچھلے دنوں یہ معلوم کر کے خوش ہوئی کہ وہاب "عرفات" نامی ایک انگریزی ہائی امداد جاری کر رہے ہیں جن کا مقصد اسلام کی تعلیمات حقیقہ غل و غش سے پاک کر کے پیش کرنا ہو گا۔ اربابِ ذوق و استطاعت مسلمانوں سے توقع ہے کہ وہ کم از کم "عرفات" کی خریداری قبول کر کے اپنے قابل احترام اور ملخص دبے غرض بھائی کی امداد کریں گے اور اس طرح انہیں اسلام اور مسلمانوں کی زیادہ مفید ضرباتِ انجمام دینے کا موقع دیں گے۔ سالانہ چندہ سو ہزار پتہ سے طلب کیجئے۔

شیخ "عرفات" ڈاہوڑی (دیجہاب)

## حدیث افتراق اہت

(۲)

از جا بِ مولانا بدر عالم صاحب میر ثقیٰ ندوہ مل مصنفوں بہی

درحقیقت یہی دھ مطرے ہے جس کو سر در گوئیں محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے اس لئے تیار کیا تھا کہ صفاتِ عالم پر آئندہ عقائد و اعمال کی جب کوئی سطر کسی جائے تو وہ اسی مطرے پر اکبر لی جائے۔ مضمون بالامطالعہ کرنے کے بعد اب یہ فیصلہ

فرقہ ناجیکی تحقیق  
ما ان اعلیٰ نہ اصحابی  
— الجماعة —  
السوداد الاعظم

کرنا آپ کو اسان ہو گا کہ وہ جماعت کرنی ہے جس کو میعادن و باطل قرار دیا گیا ہے۔

ختصر یہ کہ فی الحال علم جماعت ہے جو شہزاد الفاظ کی جگہ بندیوں میں اتنی مقتدی ہے کہ عقل کو بالائے طاقِ رکھ دے نہ عقل کے گھوٹے پر ایسی سوار ہے کہ آنکھ بند کر کے علم سلف کو بامال کرنی چلی جائے بلکہ علم صحیح اور فہم صحیح کی روشنیوں میں اس طریق کا پر احترام رکھے جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ کا طریق تھا۔ اس راہ سنتیم پر نہ تواخلافات کی کھائیاں ہیں اور نہ بغرض و عناد کی پہاڑیاں بلکہ یہ وہ راہ ہے جس کے دن رات دونوں برابر ہیں لیلہا و ہمارا سوار۔

اختلاف کی تشریکات پڑھنے کے بعد اب یہ یقین کر لینا آپ کو اسان ہو گا کہ صحابہ کی جماعت ہیں کوئی اختلاف نہیں تھا و صرف فروعی مسائل میں جہاں ضروری سمجھتے اجتہاد کرتے تھے ان کے دعویٰ میں علی ہی کا چہ چاہتا اس لئے ایک مکمل دین کے جریطے شدہ مسائل تھے وہی مشتملہ ان کے تھے کافی تھا۔ فرمی مسائل، ذات و صفات کے مباحث سے انہیں کوئی واسطہ نہ تھا اگر دین کے علی حصہ کو صرف عل کے لئے دیکھا جائے تو وہ آج بھی اتنا ہی مختصر لور صاف نظر آئے گا مگر افسوس تو یہ ہے کہ دو رفتن میں نصیبی سے ہمارے

حصہ میں عل کی وجائے اختلاف کا مشتمل لگا دیا ہے۔

اختلاف اتنی رحمت <sup>لہ</sup> یا ایک ضعیف الاستاد حدیث ہے اس کا مطلب یہ ہے کہ یہی رحمت کا اختلاف کی تشریع رحمت ہے۔ اس کی شرح میں علماء کے مختلف خیال ہیں میں قاسم بن محمد فرماتے ہیں۔

”کہ اشتریا نے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کے علمی اختلافات میں ہماں پڑھا فائدہ

رکھا ہے کہ اب اگر کوئی شخص ان ہیں کی کے مطابق بھی عل کر لے تو اس کے لئے اتنی

گنجائش بخوبی آتی ہے۔“

ابن دہب اس کی مزید تشریع نقل فرماتے ہیں۔

قام بن محمد کہتے ہیں کہ مجھے خلیفہ عدل عمر بن عبد العزیز کا یہ قول بہت پسند ہے کہ، مجھکو

یہ تما نہیں ہوتی کہ صحابہ میں اختلاف نہ ہوتا اگر کہیں سائل و پیشہ میں ایک ہی قول ہوتا

تو یعنی صورتوں میں لوگوں کے لئے وہ علمی علیٰ کا باعث ہو جاتا لیکن اب ان کے

اختلاف سے دین میں عل کی مختلف رہیں بخوبی آئیں جو کہ وہ ہمہ مقتدی ہیں اس نے

ابن مالک اور ابی حیان میں کسی کا قول اختیار کر لیا جائے تو وہ بھی دین کی ایک سنت پر عل صحبا جائیگا۔“

اس کا بظاہر حاصل ہے کہ صحابہ کرام چونکہ زیر سائے نبوت تریتیت یافتہ تھے۔ شریعت کے اغراض و مقاصد کو پوری طرح سمجھنے اور رعایت کرنے والے تھے اس نے ان کے اختلاف کی وجہ سے ایک عل کی چونکہ مختلف صورتیں پیدا ہوئیں وہ سب دین ہی کی راہیں کہلائیں گی اور سب مقبول ہو گئیں۔ اگر ان کے اختلاف کی بدولت ہمارے سامنے یہ مختلف صورتیں نہ آئیں تو ایک عل کی ایک ہی

لے ماحب مقاصد حنفیات میں کہ حدیث <sup>لہ</sup> اختلاف اتنی رسمہ کی ہے کہ یہی سنایک طیلی حدیث کے ضمن میں مرفوعاً روایت کیا ہے۔ طریقی اور دلیلی اور ضمایلی نے اس کو منقطع طور پر روایت کیا ہے۔ عراقی فرماتے ہیں کہ یہ حدیث ضعیف مرسل ہے۔ خطابی کے کلام سے مستفاد ہوتا ہے کہ یہ حدیث بے مصل نہیں۔ بینادی کے حاشیہ میں ہے کہ اس حدیث کو بکی وغیرہ نے ذکر کیا ہے مگر محدثین کے طبق میں یہ حدیث معروف نہیں (المعرفات میں ۹۱)

ان چند نکولوں سے ثابت ہوتا ہے کہ حدیث کا سندی پایہ کنور ہے تاہم بے اصل بھی نہیں۔

صورت ہوئی تو بعض حالات میں اسی ایک صورت پر عمل کرنا دشوار ہوں کا موجب بن سکتا تھا۔ اس نے پرانے کے اختلاف کے رعایت ہونے کا مطلب درین میں علی و سعیت ہو گا۔ امام شا طبی گویا ایک اور دشواری پیش آگئی ہے وہ یہ سمجھتے ہیں کہ کوئی شخص اس کا یہ مطلب سمجھ سکتا ہے کہ شخص کو اس بات کا حق ہے کہ عب خواہش وہ جب چاہے، جس صحابی کا قول چاہے اختیار کر سکتا ہے یہ بالکل غلط ہے اس نے فرماتے ہیں۔

میبات طے شدہ ہے کہ شریعت کے ہر مرحلہ میں جزوی ہر جزوی مصلحت کے علاوہ ایک کل مصلحت بھی ہے جزوی مصلحت تو خاص اس مسئلہ کی دلیل اور حکمت سے ظاہر ہوتی ہے لیکن کلی مصلحت یہ ہے کہ شریعت کا مقصد یہ ہے کہ انسان اپنے اعتقادی، قلی، علی، ہمہ سلوک میں آئین شریعت کا مقید ہے اور ایک ساندھ کی طرح آزاد نہ رہ سکے اس کی ہر نقل و حکمت شریعت کے کاشادوں پر ہوتا ہے اس کے بعد پھر قاضی اسے نقل فرماتے ہیں کہ:-

۱۰ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کے اختلاف سے جو دعویت ہم کو حاصل ہوتی ہے وہ دین میں اجتہاد کرنے کی دعویت ہے کیونکہ ان کا اختلاف اس کی دلیل ہو کر غیر معمولی سائل میں اسنوں نے اجتہاد کیا ہے اور اس اجتہاد کی وجہ سے ان میں اختلافات پیدا ہوئے۔ اختلاف کے رعایت ہونے کا مطلب یہ نہیں ہے کہ صحابہ کے مختلف افعال میں ہر شخص کو بے دلیل اپنی مرمنی کے مطابق انتقام کا وقت حاصل ہو گیا ہے۔ تھے

۱۱ ابن عبد البر نے قاضی اسے میل کی رائے پسند کی ہے اور اپنی کتاب جامیں بیان العمل میں اس پر منفصل کلام کیا ہے۔ تھے

قاضی اسے میل کا مطلب یہ ہے کہ گز ناگوں واقعات اور مختلف حوادث کے لئے میراث نص صریح کا لمنا تو دشوار ہے اس نے امت کے لئے دینی سائل میں اجتہاد کرنا ایک ناگزیر مسئلہ تھا جس کے لئے

متاخرین امت کو ابتدائی قدم اٹھانا بہت مشکل ہو جاتا جب صحابہ کرام میں اختلافات ہوئے اور معلوم ہوا کہ پا اختلافات ان کے اجتہاد کی وجہ سے پیدا ہوئے تو امت کے لئے بھی اجتہاد کا جواز نکل آیا، یہی وہ رحمت ہے جس کی طرف اختلاف امتی رحمتہ میں اشارہ کیا گیا ہے اگر ان میں پا اختلافات نہ ہوتے تو پیشہ بھی نہیں بوسکنا تھا کہ ہم سے پیشہ و امت نے دین کے باب میں اجتہاد کیا ہے یا انہیں ان حالات میں ہمارے لئے ہر ہر نو اجتہاد کا دروازہ کھولنا بہت مشکل تھا اور ہر اجتہاد کرنا مشکل، اور ہر ہر جنی مسئلہ میں نص صریح ملتا نہ ممکن۔ پھر دین کی مشکلات حل ہوتیں تو کونکر ہوتیں صحابہ کرام کے اختلاف نے ہماری پیشکش حل کر دی اور اب عملی طور پر ہمارے لئے اجتہاد کا اسوہ حسنہ ثابت ہو گی۔ اختلاف کے رحمت ہونے کا یہ مطلب غلط ہے کہ ہر شخص کو اپنے اہواز کے موافق صحابہ کے اقوال میں انتساب کر لینے کا حق حاصل ہے کیونکہ اس کا مطلب تو بالغاطہ دیگر یہ ہے کہ شریعت کی کسی پرکرنی گرفت ہی نہیں کیونکہ بعض متنیہ مسائل فروعیہ میں اختلاف نئی و اثبات کا اختلاف ہو جاتا ہے اور یہ ظاہر ہے کہ انسان کا کوئی عمل نئی و اثبات کے دائرہ سے عقلناہ پہنچنے رہ سکتا ہے اگر اس تقدیر پر ہر شخص کو صحابہ کے افعال میں انتساب کا حق حاصل ہو جائے تو اس کا جو عمل بھی ہو گا وہ یقیناً شریعت کے دائرہ میں کھلاستے گا اور شریعت کا وجود و عدم برابر ہو جائے گا۔ اور آپ معلوم کر چکے ہیں کہ یہ سرے سے شریعت کے مقاصد کلیہ کے بالکل برخلاف ہے وہ انسان کو اتنا آزاد چھوڑنا پسند نہیں کرتی۔

تلاش کر کر کے مرف شرعی حافظ ابن حزم "اس پر تو اجل نقل کرتے ہیں کہ شرعی جنت کے لیے صرف خصوصیں پر عمل کرنا ناجائز بلکہ فتنہ ہے۔ لہ

بہر حال صحابہ کرام کے اختلافات دیکھ کر اختلاف امت کے رحمت ہونے کا مطلب خواہ صرف جواز اجتہاد کی حد تک ہو بلکہ امت کے سامنے ایک عمل کی مختلف صورتوں کی وسعت بھی اس کے مفہوم میں داخل رہے۔ دونوں صورتوں میں صحابہ کرام کے اختلاف کی نوعیت، دوسری جماعتوں کے اختلاف کی نوعیت سے بالکل جدا گانہ ہے۔ یہ سمجھ اپنی جگہ بالکل درست ہے کہ ہر شخص کو مختلف اقوال میں

حسب وکوہا اس تجہیب کا حق حاصل نہیں، اس کے صنوا بطا و قواعد مستعمل ہیں۔ ہماری غرض یہاں صرف یہ بنلانا ہے کہ صحابہ کرام میں اصولاً تو کوئی اختلاف ہی نہ تھا ہاں فروعی اختلاف تھا مگر وہ ہمارے لئے باعثِ رحمت ہوانہ کم باعثِ تفریقی و رحمت۔

مجتہدین امت مختل کے دور تک عمل کی گاڑی اسی طرح مشترک طور پر کچھ تجھی رہی۔ شدہ شدہ بے علی کا اختلاف کا دور آیا۔ ادھر تکوئی طور پر کچھ اہل علم کی خط یا جماعت میں رعنائیں ہو گئے۔ بے علم جماعتوں نے ان سے مسائل پوچھنا شروع کئے پھر معاصر علمائے ان کا علم، خلوص و دیانت آزمائکر ان کے سامنے زانوں تندٹے کیا۔ اس طرح ایک زمانہ دراز تک اہل علم اور غیر اہل علم کی متفق آواتار نے ان کو دنیا میں ایک غیر معمولی حیثیت دی دی ای ان کے فروع و اصول کیلی طور پر قلب بند کئے گئے اور بحث و تجھیس کے تسلیم سے دیگر مجتہدین کے بال مقابل ان میں ایک خاص انتیاز پیدا ہو گیا اور اپنے اپنے دائرے تندٹ کے مطابق ان کا نہ ہب اس معمولی صورت میں پھیلتا رہا۔

تمدین درین میں نطی ارتقا، احس ضرورت اور جذبات خدمت، کی بنیاد پر جس طرح قرآن صحف نطی ارتقا سے صحف، صحف سے مصاحت اور مصاحت سے اعراپ و سور و رکو عات کے مدارج ارتقائی ٹھے کرتا چلا آیا اور بلاشبند ارتقائی منازل کے بعد یہ قرآن وہی قرآن تھا جو دور اول میں موجود تھا۔

سنت میں اسی طرح سنت کے بھی ہمارے ارتقائی دور ہیں، گو قرآن و سنت کے مراتب کے لحاظ سے عمل ارتقائی انسانی کو یہاں کچھ زیادہ آزادی حاصل ہوئی اس لئے وہ دو صحابے گذرا کر دیا مجتہدین میں اور منضبط ہوئے پھر اس انصباط میں کچھ اور ترقیات ہوئیں اور ایک زمانہ تک عدیث و فقہ ایک ہی جگہ دون چلتی رہی۔ اسی احس ضرورت نے پھر مجبور کیا کہ دونوں فن علیحدہ کر دیئے جائیں شروع میں صرف یہ قدم بھی نیا اور قابل اعتراض معلوم ہوا، آخر کار اس کے فوائد رکھیکر تمام دنیا نے اس کو مانا اور تمام علمائیں بھی مشقہ پالیسی بن گئی۔

تفہی ارتقا اس نطی ارتقاد اور تکوئی اسباب کے ماتحت لاکھوں اہل علم اور کرداروں ننانوں میں

یہ دین چیختیت مجموعی سفر کر دیا ہے اب تہیں اختیار ہے کہ اس کا نام تم شافعیت و خفیت رکھ کر  
ذکر قائم کر دو، یا اسے انخطاطاً دور کے لحاظ سے قدرت کی ایک اعانت صور کر دو، جس نے تہاری ہوت

کے لئے، تہاری ضرورت کے بعد مرتب شدہ دین تہارے گھروں تک پہنچا دیا ہے۔

خفیت و شافعیت کے خفیت و شافعیت کے اختلاف بھی دین میں کوئی اصولی اختلاف نہیں ہے  
انخلاف کی حقیقت

نہ یہ اختلاف اہواز پر ہے ہے نہ اتباع مشاہدات کا تجھے ہے، نہ علم سلف سے

بے خبری اُس کی بنیاد ہے بلکہ اختلاف اسی درجہ کا وہ حصہ ہے جو ہر زبان میں بقدر ضرورت امت  
مرحومہ میں تقيیم ہوتا ہے۔ اگر تاہلوں اور بے علموں نے اُس کو پارٹی بندی کا درجہ بنا لیا ہے تو  
یہ تصور اُن کا ہے۔

ما انا علیہ واصحابی اس نے بعد تھیں عنوان بالا پر غور کرنا ہے۔ لظاہر یہاں آپ کا جواب سوال کے  
کی تحقیق پورا پورا اعطاب نظر نہیں آتا۔ صاحبہ کا سوال فرقہ ناجیہ کے متعلق تھا آپ کا صاف

جواب "انا واصحابی" ہونا چاہئے تھا یعنی وہ جماعت میں ہوں اور میرے صحابہ ہیں۔ بلکہ اُس وقت  
فرقہ ناجیہ کا مصدقہ یہی جماعت تھی اور اگر اس سے بڑھ کر کوئی آئینہ کی بتانا مقصود تھا۔ تو وہ کتاب  
سنت ہے بلکہ "ما انا علیہ واصحابی" کا ماحصل بھی یہی ہے پھر آپ کے اصحاب کا طریقہ آپ کے طریق  
کے سوار کوئی اور طریقہ نہیں تھا اس کے مستقل طور پر سیان کرنے کی ضرورت معلوم ہوں چاہئے۔

ان سوالات کے حل کی طرف جب انسان توجہ کرتا ہے تو اس کو صاحب نبوت کے  
ایک ایک لفظ کا کمال کھلتا چلا جاتا ہے بیک تباری یہی تھا کہ جواب "انا واصحابی" ہوتا لگریا ہے  
سائل کا مقصود اس کے زبانہ کی جماعت حق کی تعین و تحقیق وہ دو فتن میں حق جماعت کی تعین  
کا طالب تھا اگر اسے آپ صرف کتاب و سنت ہی کا میہار بتاتے تو یہ جواب اس دور کے مناسب  
حال نہ ہوتا جس میں ہر اطلاق سے باطل فرقہ کا دعویٰ یہی ہوتا ہے کہ وہی کتاب و سنت کا حامل ہو  
اس نے یہاں آپ نے وہ فیصلہ کر کر آئینہ بتاتا چاہا ہے جو اس زبانہ کے بھی مناسب حلل ہو، وہ  
صرف کتاب و سنت نہیں بلکہ اُس کی وہ علمی تصور ہے جو آپ نے اپنے صحابہ کے سامنے بطریق

اسوہ پیش فرائی تھی، صحابہ کو امام نے اُس کے لیک ایک خط و فعال کو دیکھا اور موبایس کی نقل کی۔ اب اور پیاسوہ حسن اور ہراس کا وہ مکمل نقشہ تھا۔ پوچھنے والوں کے لئے اس سے زیادہ صاف بات اور کیا ہو سکتی تھی کہ جو صراطِ مستقیم کو دریافت کرنے آتائے آنکھوں سے وکھا ویجا ہتا اور زبان سے سمجھا دیا جاتا کہ وہ صراطِ مستقیم ہے ہے اس لئے یہاں افراد و اشخاص کی بحث چھوڑ کر ان اوصاف کو تیار یا گیا ہر جو فرقہ ناجی کی تیزین میں ہمیشہ کے لئے کار آمد ہوں۔

الظالہ میں احتمالات باقی رہتے ہیں | اس جلب سے یہی معلوم ہوا کہ دو فرقن میں کچھ ایسا تعصیب نمودار اس لئے فیصلہ کن لئے کیا صورتِ حقیقی ہو ہو جاتا ہے کہ اُس زبان کی کٹ جوحتی ختم کرنے کے لئے صرف الفاظ اکافی نہیں ہوتے، یہاں حقیقت و مجاز، عوام و خصوص کے احتمالات پیدا کر دینے کا سہارا اباقی رہتا ہے اس لئے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا دعوک علی ہی وہ کھلی ہوئی شریعت ہے جس میں یہ احتمالات نہیں چلتے ہیں اسی دو فرقن کا بنیادی مسئلہ اسی تفصیل شریعت کا انکار ہوا کرتا ہے۔ قرآن کریم سے زیادہ لوگ حدیث کا انکا کرتے ہیں اور حدیث سے زیادہ فرقہ کا

صحابہ کرام پر آپ کا رہا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کی سنت کو یہاں منتقل حیثیت کیوں مکمل بنا گئی دیگری ہے تو اس کی وجہ بظاہر اس کا مل اعتماد کا انہما کرنا ہے جو آپ کو اپنے صحابہ کی فہم پر عامل تھا۔ صحیح احادیث میں موجود ہے کہ بعض هر تین آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی معقول میں کسی اتفاق العادت امر کا تذکرہ ہوتا جیسے حیوانات کا ملکم تو آپ نے ابو بکر و عمرؓ کی غیر حاضری میں یہ کلمات فرمادی گئی ہیں ثم نست انا و ابوبکر و عمرؓ میں اور ابو بکر و عمرؓ کی اس پر یہاں لائے۔ ان کی عدم موجودی میں ان کی طرف سے ان کے ایمان کی شہادت دینا ہے ان پر کمال و ثوق کی طرف ہی اشارہ تھا۔

صحابہ کے بعض فعال کی صورت گو جہد نہیں ملتے اس سے معلوم ہوتا ہے کہ صحابی کے بعض اعمال کی صورت مگر وہ مقاصد شریعت کے تحت ہوتے ہیں گو وہ سنت میں ہیں نظرتے تھے مگر مقاصد شریعت کے حفاظت سے اس کا عین شریعت کے مطابق ہوتا ہر دن ہی ہے لیکن دو فرقن میں صحابہ کے تعلق چن ڈی قائم رہتا مشکل ہے۔ اس لئے اس بحث کو ختم کرنے کے لئے ان کے طریقے کو ایک منتقل حیثیت دی گئی ہے

مثال کے طور پر تراویح کا مسئلہ ہے۔ کون نہیں جانتا کہ تراویح کی یہ اجتماعی صورت جو آج ہمارے دور میں رائج ہے۔ اُنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں حتیٰ حضرت عمرؓ نے اس اجتماعی صورت کو شروع کیا۔ اس وقت طبائع میں کتنی سلامتی، کتنا اتحاد، کتنی یکسوئی، کتنا انتیار تھا کہ سب نے اس کی اتباع کی اور کوئی اختلافی ہنگامہ برپا نہ ہوا۔ بات یہ تھی کہ یہ درست تھا کہ تراویح کا یہ دور آپ کے زمانہ میں تھا مگر صحابہ کرام کو معلوم تھا کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو اس انتظام جماعت کے ساتھ تراویح نہ پڑھنے سے عیالت ملخ آئی تھی وہ صرف یہ کہ باور رمضان کا باراک ہدیہ، نزولِ وحی کا دور موجود، اس میں صحابہ کرام کا پر خلوص اجتماع اگر اسی طرح مسلسل ہر تاریخ تواریخ کا بہت امکان تھا کہ یہ اجتماعی ہیئت جواب تک اختیاری تھی آئندہ لازم قرار نہ دیدی جائے اور جب ان بادو نوشوں کا دور ختم ہو تو آئندہ جام و سبوکی یہ گردش کہیں بارہنہ ہو جائے اس لئے حضرت عمر فاروقؓ کو جب دیگر بیاناتِ اسلام سے فرصت میں تقدیر تراویح کے باجماعت ادا کرنے کی ترغیب دی کہ اب وحی بند ہو چکی تھی۔ اور وجہ بکار کوئی احتمال نہ تھا اس کی ایک مثال نہیں بہت ہی مثالیں ہیں کہ صحابہ کے دور کا کوئی عمل گو صرف اپنی صورت کے لحاظ سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے دور میں نظر آئے لیکن حقیقت کے لحاظ سے آپ کے مشارکے اتنا مطابق ہوتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اس وقت تشریف فرما ہوئے تو یہی فریلے یہ ہمارا حق طینی نہیں بلکہ عبد مبارک میں۔

قرآن کا حضرت عمرؓ کی رائے کی تصویب کرنا خود وحی الہی کی حضرت عمرؓ کی باریا تصویب کرنا اس بات کی ان کے دینی مزاج شناختی کی دلیل تھی کہ میتھا اس نے اسے امت کو تسلیم ہونا چاہئے۔ صحیح بخاری میں حضرت عائشہؓ فرماتی ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہمارے زمانہ میں ہوتے تو موجودہ بے احتیاطیوں کو دیکھ کر عورتوں کا مسجدوں میں آنابند کر دیتے اس اتفاق صورت اور اتحاد مقصود کے پیش نظر مناسب ہوا کہ "ما انا علیہ" کے ساتھ ساتھ "واصحابی" کا لفظ اور اضافہ کر دیا چاہئے۔

مشیق فرجی اور پس بجا کی تعمیم | خالق نے اپنے رسول کو مغرب قمریع سے نوازنا تھا۔ اس کے

رسول نے اپنے صحابہ کو منصبِ اجتہاد سے نواز دیا اور اس طرح جو نعمتِ رسول کے حصے میں آئی تھی اُس سے کامیابی میں ایک حصہ لگ گا۔

**السوداد الاعظم:** ان الفاظ کی تغیریں صاحبِ اعتماد نے مقدمہ اقوال نقل فرمائے ہیں ہمارے  
- الجماعة - خیال میں حدیث کے گذشتہ الفاظ ہی اس کی تشریح کے لئے کافی ہیں لیکن جماعت

اور سوادِ اعظم سے ہی جماعت اور وہی سوادِ اعظم مراد ہے جو مانا نعلیٰ واصحابی (یعنی کتاب و سنت کی  
تشریح ہے) اگر ان ہر سہ الفاظ کا خلاصہ نکالو تو یہ ہو گا کہ اہل حق ہونے کی علامت یہ ہے کہ وہ جماعت  
آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے طریقہ پر ہو اور نہ صرف یہی بلکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے صحابہ کے  
طریقہ کا بھی احترام کرنے والی ہو اگر کوئی جماعت صرف آپ کے طریقہ کا احترام کرتی ہے لیکن صحابہ  
کے طریقہ کا احترام نہیں کرتی تو وہ ان الفاظ کے حدود سے باہر ہے دو فتن میں آنحضرت صلی اللہ  
علیہ وسلم اور آپ کے اصحاب کے مابین تفرقی کا عقیدہ بھی ظاہر ہو چکا ہے۔

خدا کے قدوس اپنے اور اپنے رسول کے درمیان تفرقی کی اجازت اشہد تعالیٰ اپنے اور رسول کے درمیان تفرقی کی اجازت  
نہیں دیتا اسی طرح رسول اپنے اور اپنے صحابہ کے  
مابین تفرقی کا بعد ادارہ نہیں

یہ انتہائی نادانی اور کھجروی ہے کہ جو جماعت اُس کے رسول کے درمیان واسطہ ہے، اس کے  
اقوال و افعال کو ہم تک پہنچانے والی ہے، اسی پر اعتماد نہ کیا جائے۔ اگر خدا کا رسول خود اپنی حمایت میں  
ان پر اعتماد کر رکھا ہے، بادشاہی سے اور قبائل کفار سے گفت و شنید اُن ہی کی معرفت کی ہے تھی  
کوئی وجہ نہیں کہ اُنہوں نے ان پر اعتماد نہ کرے۔ ایک عالمگیر دین جس جماعت سے نکلا ہے اگر وہی جماعت  
نکالیا جائے تو پھر آئندہ دوسریں اُس دین کا خدا حافظ۔

**اسوہ صحابہ کی اہمیت کے پیش نظر الفاظ بالا میں صحابہ کرام کی سنت کو ایک مستقل حیثیت دیکی  
اہمیت** اگئی ہے وہ جس طرح رسول کا طریقہ خدا تعالیٰ کے طریقہ علیحدہ نہیں شیک  
اسی طرح صحابہ کی سنت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سنت علیحدہ نہیں اس نے فرقہ ناجیہ کی ایک

بڑی علامت یہ ہے کہ وہ ان دعنوں طریقی کی جو صحیعت ایک ہی ہیں اپنے اپنے مرتبہ میں جرگی و احترام کی قائل ہو بلکہ اس پر گامزن بھی ہو۔ خوارج نے صرف سنت رسول کو لیا اور صحابہ کی ایک جماعت کو کافر نہیں کیا یہی ان کے ناحق ہونے کی پہلی علامت تھی اور اسی کی طرف حضرت ابن عباسؓ نے بھی اپنے کلام میں اشارہ فرمایا تھا۔

خوارجین اور صحابہ کرام عیسائیوں کو جس طرح آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی شخصیت کا حضرت عیسیٰ کا مقابلہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی شخصیت سے مقابلہ کرتے ہیں ناکامی رہی۔ اسی طرح خوارجین اور آپ کے صحابہ کرام کے مقابلہ میں بھی ناکامی رہی ہے بلکہ ان کو حضرت ہے کہ اگر کہیں حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے خواری بھی آپ کے صحابہ کی طرح جانباز اور اتنے ہی فدا کار ہوتے تو اس طرح میسیٰ دین صدیوں گناہ کے عالم میں پڑا تھا۔

بہرہت کے چھٹے سال صلح حدیبیہ کے موقع پر جب عروفة قریش کی جانب سے شرائط صلح پر گھٹکوں کے لئے آتا ہے تو جن الفاظ میں صحابہ کی وفاداری کا نقشہ اس نے خود قریش کے سامنے کھینچا ہے اس سے اندازہ ہو سکتا ہے کہ ایک کافر کے قلب پر اس کا کتنا گہرہ اثر پڑا تھا وہ کہتا ہے۔

مکہ میں نے قصروں کے وجاشی کے دربار دیکھے ہیں لیکن جو وہاں نے عقیدت کا منظر دیا ہے دیکھا، کہیں نہیں دیکھا جب محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) بات کرتے ہیں تو گوئیں جوک جاتی ہیں اور محفل پر ایک سکوت کا عالم طاری ہو جاتا ہے۔ نظر بھر کر کوئی شخص ان کی طرف دیکھنے نہیں سکتا۔ آپ کے وضو کا پانی اور آپ کا بلغم زین پر گرنے نہیں پاتا کہ وہ اُسے ہاتھوں ہاتھ لے لیتے ہیں اور اپنے چہرہ اور ہاتھوں پر مل لیتے ہیں۔

اسی لئے اس قوم کا احساس خودداری دو فاشماری کی داستانیں پڑھنے والے مسلم و کافر اس پر متفق ہیں کہ اس سے زیادہ اطاعت و فرمادگاری کا ثبوت دنیا کی کی قوم نے پیش نہیں کیا۔ صحابیت کا احترام الفرض چونکہ اپک صحابیت کے احترام ہی کافی اس نے ہونا مقرر تھا اس لئے نگات کی علامت تھی فرمائنا جیسی کہ ایک بڑی علامت صحابیت کا وقار و احترام میں قرار دیدیا گیا ہے

جو اُس کا احترام نہیں کرتا وہ درحقیقت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم ہی کا احترام نہیں کرتا۔ لہ شانِ اجتماعِ حق کی دوسری علامت جماعت کے لفظ سے یہ نہ ہم ہوتی ہے کہ ان میں شانِ جمیعت و بینت ہے وحدت نمایاں ہونا چاہئے۔ افتراق و تشتت بعض و عناوں سے دور دور رہنا چاہئے اور سوادِ عظم کے لفظ سے یہ پتہ چلتا ہے کہ وہ افراد ایسے موقر ہونا چاہیں کہ ان کا وجود ایک جماعت کی شکل میں بھاری باشکوت اور با عرب نظر آئے۔

چانچہ عبد الشلن بن مبارک سے جب دریافت کیا کہ وہ جماعت کوں ہے تو جواب میں ابو بکر و عمرؓ سے شروع کر کے محمد بن ثابت اور حسین بن واقعؓ کے درستک پہنچ گئے جب ان سے کہا گیا کہ ان حضرت کی توفیقات ہو گئی تو فرمایا کہ پھر ابو الحزہ السکری۔ تھے

ایک بہت بھی عام پیارہ خیال ہے کہ سوادِ عظم سے صرف افراد کی اکثریت مراد ہے میاں صداقت ہیں غور کرنا چاہیے کہ دو فتن میں اہل حق کی اکثریت کب ہو سکتی ہے۔ بھروس اکثریت کو ہر حق و باطل کے فیصلہ کا شرعی سیوا قرار دیدینا اور بھی ناہی ہے۔ اگر آج ایک طرف بے دینی و رہنمائی حریتیہ، فواحش و منکرات کی اکثریت موجود ہے تو کیا اس کو یہ حق ہے کہ وہ اپنے آپ کو سوادِ عظم کا معزز لقب دیکر فرقہ ناجیہ کا مصلحت ٹھیک رکھے۔ آپ کو یاد رکھنا چاہیے کہ جس طرح اختلاف کی بحث میں بتایا جا چکا ہے کہ اختلاف سے عقائد کا اصولی اختلاف مراد ہے۔ اسی طرح ”نا اعلیٰ و اصحابی“ میں بھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے صحابہ کے عقائد کے اصول ہی مراد ہیں، ہر بحث و جدل کے موقعہ پر اس حدیث کو پڑھنا درحقیقت حدیث کی توبین کرتا ہے۔ حدیث لا تجسم امتی علی صنالۃ الگرم بمحاطہ سند درست ہو تو اس کی مراد بھی ہی ہے کہ امت پر کوئی دور ایسا نہیں آئے گا کہ اس میں حق پر کوئی باتی نہ ہے اور سب گمراہی پر تفہیم ہو جائیں بلکہ ایک جماعت ضرور حق پر قائم رہے گی۔ یہاں بھی اکثریت کا فیصلہ نہ کرو نہیں ہے۔ دنیا میں اکثریت ہمیشہ حق کے خلاف ہوتی ہے مگر اس کی حقانیت کی یہ دلیل ہے کہ غلبہ آخر کار اسی کو حاصل ہوتا ہے۔

لہ دیکھو مقدمة اصحابہ فصل ثالث۔ تھے ان کا اہم بارک محمد بن سعید رہنما ہے۔ تھے کتاب لاعظام ص ۲۲۶

اسی مضمون کو صیغہ بخاری میں بالفاظ دیگریوں ارشاد فرمایا ہے۔

لَنْ تَرْزَلْ هَذِهِ الْأَمْمَةُ قَاتِمَةً عَلَى اللَّهِ

لَا يُضْرِبُهُمْ مِنْ خَالِقِهِمْ حَتَّىٰ يَأْتِيَهُمْ اللَّهُ

مُحَمَّدُ بْنُ زَيْدٍ رَضِيَّتِهِ بِالْأَمْمَةِ هَذِهِ الْأَمْمَةُ كَالْفَظُّبَرُ مَعْرُوفُونَ حَانِيَّتِهِ مِنْ "حَالَفَتِهِ مِنْ أَمْمَتِي"

او دیزید بن احمد کی روایت میں عصاۃتہ من امّتی کا لفظ ہے جس کا یہ مثاہر ہے کہ یہ اوصاف جمہور امت کے نہیں بلکہ اس امت میں صرف ایک طائفہ و جماعت کے اوصاف ہیں۔ بلکہ ابن حزم تو یہ کہتا ہے کہ طائفہ لغتِ عرب میں بعض ہے کوئتے ہیں اس نے طائفہ کا اطلاق ایک شخص پر بھی آسکتا ہے۔

وَالظَّائِفَةُ فِي لُغَتِ الْعَرَبِ يَقْعُمُ عَلَى الْوَاحِدِ فَصَادِعَدًا۔ ۱۵

امم بخاری حزم کے ساتھ فرماتے ہیں کہ وہ طائفہ اہل علم کا طائفہ ہے اور امام احمد فرماتے ہیں

کہ وہ اہل حدیث ہیں۔ قاضی عیاض کہتے ہیں کہ امام احمد کی سلسلہ اہل سنت ہیں ان تینوں الفاظ کا خلاصہ ایک ہی ہے۔ اہل حدیث اور اہل علم اور اہل سنت ایک ہی معنی کی مختلف تعبیریں ہیں جعنی اس کوئی اختلاف کم جھلیتے ہیں۔ صاحب موانعات نے جلد راجع میں اس پر ایک منقول عنوان فرمکیا ہے،

اَقْوَالُ مُفْرِّنِ اَوْ الْفَاظِ شَارِصِينَ حَدِيثٌ مَكَانٌ ظَاهِرٌ بَنِي جَانٌ ظَاهِرٌ مِنْ اَخْلَافٍ نَفَرَّتْ اَوْ اَنْ سَأَلَ اَخْلَافٍ عَبَرَتْ هَنَاءَهُ اَوْ اَنْ

الْخَلَافُ وَلَيْلٌ دَرَجَتْ اَسْرَارِ هِنْبُوٍ يَصُورُ اَخْلَافَ هِنْبُوٍ يَصُورُ

اَخْلَافَ حِقْرَتْ نَسَانَ جَاءَهُ اَسْرَارٌ

فِي الْحِقْرَةِ زِيَادَةَ تِرْكَابٍ وَسَنَتٍ كَتْرِشِجَاتٍ مِنْ نَظَرٍ

كَذَلِكَ وَكَذَلِكَ وَلَيْلٌ يَقْعُمُ ذَلِكَ فِي تَفْسِيرِ الْكِتَابِ اَتَىٰ ہے تم دیکھو گے کہ مفسرین قرآن کریم کے

وَالسَّنَنَ فَنَجِدُ الْمُفْرِّنِيْنَ يَنْقُلُونَ عَنِ الْفَاظِ الْكِتَابِ شَرِحٌ مِنْ مُنْتَفِلِ تَعْبِيرَاتٍ نَقْلٌ كَرَّتْ

السَّلْفُ فِي مَعْنَى الْفَاظِ الْكِتَابِ ہیں لیکن جب ان کو بخوبی لاحظ کرو گے تو

اَقْوَالٌ مُخْتَلِفَةٌ فِي الظَّاهِرِ فَادْرَا اَنْ سَبْكَ الْفَاظِ نَظَرٌ ایک ہی بات ہو گی

اَقْتَرْعَادٌ جَدْهَا تِسْلَافِيٌّ ۱۶ مِنْ الْفَاظِ مُخْتَلِفٌ ہو گے۔

حافظ ابن تیمیہ نے بھی اس کو مفضل لکھا ہے۔ دیکھو تو جیسا نظر۔

بہر حال یہ ایک طویل بحث ہے ہم نے یہاں صرف فائدہ کے طور پر صرف تبیر کر دی ہے کہ اگر اس کو پورے طور پر صحیح لیا جائے تو دین میں اختلافات کا بہت بڑا باب جو ہماری نافہی سے اختلاف کی صورت میں نظر آ رہا ہے بند ہو جاتا ہے۔ ماننا علیہ واصحابی۔ اجماع۔ السولوا العظم۔ اسی سلسلہ کی ایک مثال ہے۔ یہاں بھی سواد عظم اور جماعت سے وہی طائفہ مراد ہے جس کو نذکورہ بالارواحت میں ذکر کیا گیا ہے اُس طائفہ کے اوصاف پر غور کرنے سے اس کے سواد عظم فراہم کی وجہ بھی ظاہر ہو جاتی ہے۔ حدیث بالا یہ کہتی ہے کہ مختلف رکاوٹوں اور ناسارگکاری ماحول کے باوجود وہ جماعت خدا کے دین پر قائم رہے گی اور بجا ڈا اپنے عزم واستقلال دوسروں پر اتنی بھاری ہو گی کہ مخالفین کی مخالفت ان کو اپنے جادہ مستقیم سے ہٹانے کے لئے۔ گویا اگر لیک طرف تکونی طور پر فرقہ مخفرہ کی یکثیر رہے گی تو دوسری طرف ایک طائفہ ایسا بھی ضروری باقی رہے گا جو اقلیت میں ہو کر بھی اپنی شان ہمیست اور عزم واستقلال کی وجہ سے کبھی اکثریت سے مجبوب نہ ہو گا۔ لہ

بُنْتَ خَمْرَوْجَلِي اس نے امت کو عام | جس امت میں بُنْت خَمْرَوْجَلِی ہے اُس امت میں بُنْت کی خدمات انجام دینے مگر ہر ہی سے محفوظ رہنا چاہئے | کے لئے ایک طائفہ مقدر ہوتا چاہئے جو ان فرائض کو انجام دیا رہے اور جس طرح کہ نبی وقت تنہیا ہونے کے بعد بھی کفر کا مقابلہ کیا کرتا رہے اب اس چماعت کو باطل کا مقابلہ کرنا چاہئے اور جس طرح کہ تمام روزے نہیں کی مخالفت اُسے اپنی بُنْت سے ایک لمحہ جب نہیں دیکھی اسی طرح زائفین اس طائفہ کے قدم بھی دین میں سے تنزل نہیں کر سکتے

طائفہ میں امتی کا وجود جماعتی | حافظ ابن حجر تصریح فرماتے ہیں کہ اس طائفہ کا ایک جگہ ہونا کرنی ضروری امر نہیں ہے شکل پر ہونا ضروری نہیں ہے | بلکہ جو افراد بھی اپنی اپنی جگہ منتشر طور پر راجا و سنت میں مشمول ہوں وہ شرعی تقریں سب ایک جماعت اور اسی طائفہ کے افراد کہلائیں گے۔ لہذا یہ کوئی ضروری نہیں ہے کہ وہ اجتماعی شکل میں کسی گوشہ یا کسی فاص خطيہ میں کبھی موجود ہوں۔

مودودیں کی | اجیا کہ ہر صدی پر مجددین کی آمد کا مطلب بھی یہ نہیں ہے کہ مجدد کا فرد واحد ہونا ضروری ہے بلکہ اجاتی شرکت ہو سکتا ہے کہ دین کی مختلف ضروریات کی تجدید شخصی واحد کی بجائے ایک طائفہ سے ماملہ ہو جائے اور یہ حیثیت مجموعی ہی طائفہ مودودیں کہلائے (دیکھو فتح الباری ج ۱۳ ص ۲۵۲)

اب سچوک فرقہ ناجیہ کی اس سے زیادہ صاف تشریع اور کیا ہو سکتی تھی اور اسی لئے جب تک عہدِ نبوت اور عبیدِ صلحاء باقی رہا یہ اختلافات بھی روشناء ہوئے لیکن جوہی کہ آپ کا عہدِ نبوت

(یقیناً ہاشمی صفحہ ۲۷۷) یہ تواافقی بھی ایک صیحتِ عظمی ہے کہ عوام اور جمیع خواص خود اپنی جانب سے کسی حدیث کی کوئی شرح سمجھے نیتے ہیں لور جیس کے خلاف کوئی حقیقت ساختے آتی ہے تو اس سے کان مکڑے کرنے لگتے ہیں حالانکہ وہ بات اپنی جگہ بالکل صاف ہوتی ہے۔

است کا پہلا بعین اشخاص پر مجہد کے لقب کی شہرت نے تخلیل پیدا کر دیا ہے کہ مجہد گویا بزرگ کا کوئی منصب یا مجدد حالانکہ امانت نے سب سے پہلے یہ لقب خلیفہ عدل عمر بن عبدالعزیز کے استعمال کیا تھا۔ پھر اس کے بعد امام شافعی کے متعلق کہا گیا ہے اسی طرح آئینہ بھی تینی طور پر لقب جاری رہا ہے۔ بہر حال جعفر بن سعید دھوی کرا صفر وہی ہے نہ اس کا ایک فرد میں اخصار مزدروی ہے بلکہ آخری دین کی مختلف اصلاحی صورتیں ہیں جو تکونی طور پر بھی اجتماعی اور کمی الفرادی، صورت میں ظاہر ہوتی رہتی ہیں۔ مجددین۔ طائفہ من اہمیتی۔ مالا ملیہ واصحائی ہے۔ السیادۃ الاعظم سب اسی کے شیخ ہیں بات ایک ہے لفظ مختلف۔

اصلاح دین کا صیغہ بحتمی میں اس روایت کے ایک لفظ سے معلوم ہوتا ہے کہ اس جماعت کا وجود تکونی نظام تکونی امداد کے ماتحت ہے۔ اختلاف کے نتے سے نئے نئے طاخنے دنیا میں روشن ہوتے رہیں گے اور ان کی اصلاح کی نئی سے نئی تدبیر قورت پیدا کرتی رہے گی اسی خیروں کے سہکامہ کا نام عالم اختلاف ہے جسے دنیا کہتے ہیں۔

من یہاں اللہ پر خیر یا فیقہ فی الدین جس کے متعلق خدا خیر کا ارادہ کرتا ہے اُسے  
ولن یزال امر هذہ الامۃ مستقیماً رہن ہیں سمجھ دیتیا ہے اور اس امانت کا دین ہی ہے  
حتی تقویم الساعۃ نہ متقدیم رہے کا یہاں تک کہ قیامت آجائے گی۔

دین کی استقامت کے لئے حافظ ابن حجر فرماتے ہیں کہ تفہیق فی الدین ارادہ الہیہ کے ماتحت نصیب ہوتا دین کی سمجھ مزدروی ہے، کسب کا ترہ نہیں اسی طرح دین کی استقامت کی راہیں بھی تکونی ہیں۔  
بے شک جس دین میں ختم نبوت محدث ہو چکا ہے اس میں بقا یا استقامت کی بشارت اور اس کے عکوینی استقامتات کی خبر بھی مزدروی امر تھا۔

کرمائی شایع بخاریؒ فرماتے ہیں کہ الفاظ بالا سے یہ بھی استفادہ ہوتا ہے کہ استقامت میں تفہیق فی الدین داخل ہے اور اسی ارتباً طکی وجہ سے حدیث میں دونوں بائیش ایک سیاق میں ذکر کی گئی ہیں۔

(فتح الباری ۲۵۰ ص ۱۲)

اور صحابہ کا دعویٰ مسعود ختم ہوا تو "ما ان اعلیہ و اصحابی" کی وہی کھلی ہوئی بات اب ایک مسیہ بن کر رہ گئی حتیٰ کہ جس قدر اس نہاد کو بعد ہوتا گی اخلافات کی طیب اسی قدر زیادہ وسیع ہوتی گئی۔ لہذا پر باطل سے باطل اور معرفت سے معرفت بھی دعویٰ کر دیا ہے کہ ما ان اعلیہ و اصحابی کا مصدقاق وہ ہے لیکن اب وہاں نہ صحابہ ہیں نہ ان کے دور کے دیکھنے والے کہ اس نہاد کا فیصلہ ہر جانا۔ ایک جماعت خدا کی صفات کی ہی سر سے منکر ہے اور خالص توحید اسی کلام رکھتی ہے محتزلہ مدعا ہیں کہ ملہل توحید و عدل وہی لوگ ہیں کہ صفات پر صحیح ایمان صرف ان کو حاصل ہے اور ہر ایک کے پاس دلائل میں وہی قرآن و سنت ہے غرض ہر ایک کا گمان یہی ہے کہ فرقہ ناجیہ اسی میں محصر ہے بہ طال صحیح صورتِ عملِ حقیقی ہونے کے بعد اب یہ مشرح الفاظ اسی صرف ایک رسمی کشی کا میدان بنے ہوئے ہیں اسی کو سورہ روم میں ارشاد فرمایا تھا۔

کُلْ حَزِيبٌ بِمَالَدَ يَهُمْ فَرَحُونَ ہر پارٹی اپنے خیال میں مسح ہے۔

شرف جائیں وہی حقایق گوئا معرفت جماعتوں کا یہی ایک خاص بین کر رہ جاتا ہے کہ غور و تفکر میں دلیر ہوتی ہیں کی جائے اپنی صرف اپنی حقایق کا زخم باطل ہو جاتا ہے۔ عالم اخلاف کیہے ہنگامہ آرائی دیکھ کر تقدیر ہنستی ہے اور کہتی ہے۔ وَ لَا يَرَى الَّوْنَ مُخْتَلِفِينَ إِلَّا مَنْ رَحْمَ رَبِّكَ وَ لَذِلِكَ خَلْقَهُمْ یعنی یہ اخلاف اسی طرح باقی رہے گا اور باطیعوں کو اسی اخلاف کے لئے بکھرا یا بھی ہے۔

حدیث قرطاس ہیں اسی لئے شاید وفات کے وقت کوئی ایسی بات آپ لکھتے لکھتے رہ گئے تھے اگر ایک اونچی تنسیہ ایسیں وہ لکھدی جاتی تو امتحان میں مستقل اخلاف کا خطرہ مٹ جاتا۔

ہلم اکتب نکر کتنا با لاؤ تھا رستے ایک ایسی بات لکھدیوں کے لئے تسلیوا بعدہ اس کے بعد بھی گراہن ہو سکو گے۔

اگر بھیں یہ کتاب قید کتابت میں آجائی تو مکن تھا کہ است کی است لایزاں الون مختلفین نے نکل کر سب الامن رحم ربک کے نیچے داخل ہو جاتی لگرا آخراً کار تقدیر غالب آئی لواریے حالات

رو نامہ ہو گئے کہ یہ تحریر و چوہ دیں نہ آسکی۔ لہ

تعدادی میں انبیاء علیہم السلام کی ایک مرتبہ آپ نے ارادہ کر لیا تھا کہ شب قدر کا صاف صاف علم  
تذاں کا ساتھ نہیں دتی تاریخاً جائے مگر مسجد نبوی میں کچھ شور پا ہو گیا آخر وہ علم بھی اُسی  
طرح متورہ رہ گیا یہاں بھی کچھ قصر مبارک تھا کہ لا اُر کوئی ایسی بات بتلا دی جائے کہ آئندہ تفرقة کا  
اندیشہ ہی شر ہے مگر یہاں بھی کچھ شور ہو گیا آخر کار وہ نوٹہ جوں کا توں رہ گیا۔ عالم تقدیر و تکریں کا  
یہ نماشہ بھی قابلی دیتے ہے کہ اگر کسی عالم تربیت نے کبھی حدت و اجتماع کے لئے زور لگایا بھی تو  
اسی وقت پر یہ غیب کے کمی اندر وہی ہاتھ نہیں اس کا سارا حکیم بکھیرا برباد کر دیا ہے۔ یہاں ہنچکر  
قلم بھی خاموش ہو جاتا ہے۔ قلم اینجا رسید بر شکست۔

تقدیر اباب کے پر دیں خیر و شر و متصاد و قیم ہیں جب ایک ابھر لگی تو دوسری منلوب ہو جائیگی  
نایاں ہوتی ہے قدرت خود انہیں زیر و نزیر کیا کرتی ہے۔ بندوں اباب یہاں شکست و فتح  
کی صن میں لگا رہتا ہے وہاں پہنچنے کیا کہ میدان کی فرنی کے بھی بکھڑا تھا آجائے اس لئے  
شکست و فتح کا ڈول باری باری کھنچتا ہی رہتا ہے اور یہ بازی اس وقت تک برا بھی جائے گی جب تک  
کہ عالم اختلاف کو آباد رکھتا ہے و لولا دفعہ اللہ الناس بینهم ببعض۔

گویا نظام قدرت کی طرح یہی اس کا ایک نظام ہے کسی وہ صوامع و بیت و مساجد کے اختلاف  
کو بساطاً عالم پر سجائے رکھے اور اگر کوئی طاقت اس کے بخلاف ابھرے تو اس کے مقابلہ کے لئے  
خود سامنے آگر ان کو ایسے حدود پر رونک دے جس کے بعد کسی کے مٹ جانے کا خطہ پیدا ہونے لگے اس  
اختلاف کی آبادی کے لئے دنیا شمول جگہ ہتھی ہے۔ دنیا کہتی ہے کہ جگ اباب موت ہے۔ قدرت کہتی  
ہے کہ اباب بقا ہی ہے ہاں اگر قدرت کا ہاتھ نہ ہتا تو اب تک ایک پارٹی نے غلبہ پا کر دوسری کو فنا کر دیا  
ہوتا اور چونکہ عالم اختلاف کی فطرت کے خلاف اس کو جیئے کا حق نہیں ہے اس لئے اُسے بھی فنا ہے اپنے  
یہ واضح رہا چاہئے کہ عالم تشریع و حالم تقدیر کے مابین ہمیشہ مطابقت ضروری نہیں ہے۔

حضرت یعقوب علیہ الصلوٰۃ والسلام برادرانِ یوسف کو ہم زخم دلگن کی تدابیر کئے چاہیں گے  
مگر تقدیر نے جس کے مقدار میں جیل خانہ لکھ دیا ہے وہ جیل جا کر رہے گا۔

حدیث کی صاف صاف تفہیم کے بعد الحاصل اگر ما ان اعلیٰ و اصحابی کے صاف صاف بات ہونے کا  
اختلاف عالم تکوین کے مانگت ہے آپ یہ مطلب سمجھتے تھے کہ اس فیصلہ کے بعد اختلاف کا تخم ہی  
دنیا سے مت جائے گا تو آپ نے غلط سمجھا تھا اور اگر شریعت کے سریہ الزام رکنا چاہتے ہیں کہاں نے  
فرقة تاجیہ کی کوئی صحیح تفسیر نہیں کی تو وہ اس سے زیادہ غلط سمجھے ہیں۔ عالم شریع بھاگتی کی ملکی ہیں  
آپ کے سامنے بیان کرتا رہے گا۔ مگر عالم تکوین بھیتات کے گرد ادا ادا اکراں کوتاریک و مکدر بنا تاریک  
آپ سلسلہ اباب میں با وحی تلاش کرنے کی تکمیلہ جاری رکھے اگر آپ کا نام «الامن رحم ربک»  
میں درج ہو چکھے تو جو رہ سب سے زیادہ صاف آپ کو نظر آئے گی وہ ہیں «ما ان اعلیٰ و اصحابی» کی  
راہ ہو گی اور خدا نہ خواستہ اس فہرست میں آپ کا نام نہیں ہے تو ایک نکلے بھی آپ کو یہاں معلوم ہو گا۔

فَمَنْ يُرِدُ اللَّهُ أَنْ يَعْلَمَ يُهْدِيهِ لَيَشَاءُ سُوْنِی کو اللہ تعالیٰ چاہتا ہو کہ ہدایت کرے تو کوہلیتا

صَدَرَةُ الْإِسْلَامِ وَمَنْ يَرِدْ ہے اس کا میند اسلام کئے اور جس کو چاہتا ہے کہ

ان يُعْلَمَ يَجْعَلُ صَدَرَةً ضِيقًا گراہ کرے کر دیتا ہے اس کے میند کو بے ہدایت تنگ

حرجًا کاملاً يَصْعَدُ فِي السَّمَاءِ۔ گویا وہ نہ رہے چڑھاتا ہے آسمان پر

اس کا مطلب یہ نہیں کہ ہم تدابیر کو چھوڑ کر آپ کو تقدیر کے حوالے کرنا چاہتے ہیں بلکہ اختلاف  
کا نہیں، اس کے اباب فرقوتیا نے مخفیہ کی شناخت پر تامقدور بحث کر کے آخر میں یہ سمجھتا چاہتے  
ہیں کہ یہاں اختلاف کے ان اباب ظاہر کے ساتھ خاص طور پر اس کا ملک تکوینی بنب بھی ہے جس  
کی طرف قرآن کریم نے وہنک خلقہ میں اشارہ فرمایا ہے اور اسی نے اس افراق کو دیکھ کر  
سمجنا اعلط ہے کہ یہ حدیث کے قصور بیان کا ثبوت ہے۔ بیان تو اتنا واضح ہے جتنا کہ ہو سکتا ہے مگر  
چونکہ خطاب بخلیف علیحدہ ہے اور خطاب تقدیر علیہ اس نے کبھی کبھی ایک صاف بات بھی چیتائی  
ہے بن کر وہ جاتی ہے اگر آج بھی کوئی شخص «ما ان اعلیٰ و اصحابی» کی راہ معلوم کرنا چاہے تو اس کے لئے دو اور

سکھا ہوئے ہیں لیپی اشکال یہیں ہے کہ فرقہ ناجیہ ہم ہے بلکہ یہے کہ اس کے دریافت کے جوابات ہیں  
خواہش نفس اس طرف آنے ہی نہیں دیتی۔ بقول الکمر مرحوم  
انہ کی راہ میں سب میں کھلی آثار و نثار سبق اُم ہیں  
انہ کے بندوں نے لیکن اس راہ پر چلنا چھوڑ دیا

آخر میں یہ واضح کر دینا ضروری ہے کہ جو جھٹ پیال کی گئی ہے وہ خدیٰ بُراق کے موافق کی  
گئی ہے ایک موئیخ کو حق ہے کہ وہ تاریخ کے مطابق اباب اخلاف تھے۔ اصحاب تاریخ کا  
خال ہے کہ ابتداء میں یہاں تو نہیں برمغ تھے، اس نے یہاں سیاسی تحریکات سب نہیں رنگ دیں ہی  
نایاب ہوتی تھیں اس وقت ان دونوں عناصر کی تخلیل ہوتی ہی شکل تھی پھر جب قومیت نے مدد سمجھی  
جذبات کی روح حاصل کر لی تو اس وقت سے یہاں کوئی نہیں کا جامہ پہننے کی ضرورت نہیں اسی  
مورخین نے نہیں اختلافات کو یہاں اختلافات کی بنیاد قلمدی دیا ہے مگر منظر غور اگر آپ اس بنیاد  
کی بھی کوئی بنیاد تلاش کریں گے تو وہ یہی اباب پائیں گے جس کا مذکورہ بالا سطور میں ذکر کیا گیا ہے۔

مولانا ابوالکلام آزاد کی تازہ ترین علمی اور ادبی تصنیف

## غُبارِ خاطر

مولانا کے علمی اور ادبی خطوط کا لکش اور عنبر بیرونی مجموعہ۔ یہ خطوط موصوف نے قلعہ احمد نگر کی  
تید کے زمانے میں اپنے علمی عجیب خاص نواب صدر یار جنگ مولانا جیبل الرحمن خاں شریانی کے نام  
لکھے تھے جو رہائی کے بعد مکتوب الیہ کے حوالے کئے گئے، اس مجموعے کے متعلق اتنا کہہ دینا کافی ہے کہ یہ  
مولانا ابوالکلام جیسے مجمع فضل و کمال کی تالیفات میں اپنے رنگ کی بے مثال تراویش قلم ہے۔ ان خطوط  
کے مطالعہ کے بعد صفت کے دامغی پس منظر کا مکمل نتھی آنکھوں کے سامنے آ جاتا ہے۔ سطر سطر  
موتپور ہے ملکی ہوئی ہے۔ قیمت مجلد خوبصورت گرد پوش چار روپے۔

مکتبہ بہانہ دہلی۔ قرول بلاغ

# اسبابِ کفر و حجود

(جو قرآن مجید میں بیان ہوئے)

## پہلا سبب۔ تقلید آبا و اکابر وغیرہ

(۲)

از خاب میرو لہ تھر ماحب اپڈو کیڈا ایسٹ آباد

اب قرآن مجید کی اُن تدیات پر غور کیجئے جن میں تقلید پشینیاں کی مضرت بڑی وحشتناک ساتھ بیان ہوئی ہے۔

وَإِذَا فَتَلَّ لَهُمْ أَتْعَوْدُ أَمَّا

أَنْزَلَ اللَّهُ قَالُوا بَلْ نَشَرْتُمْ

مَا أَلْفَيْتُمْ عَلَيْهِ بَاءَنَا. أَوْ كُمْكَادَ

أَبَاوْهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا

أَجْلَادُكُمْ يَا يَارِكِي لَوْگُ (رُونی کری گے) اگرچنان کے

وَلَا يَهْتَدُونَ۔

او جب کہا جاتا ہے انھیں کہ پیروی کرو اُس

چیز کی جسے آتا را افسنے۔ تو کہتے ہیں کہ نہیں بلکہ ہم

پیروی کریں گے اس چیز کی جس پر ہم نے اپنے آباد

بَابَهُمْ لَا يَعْقِلُونَ شَيْئًا

اجلاد کو میا رکیا یہ لوگ (رُونی کری گے) اگرچنان کے

بَابَ دَارَانَ كَچُجَ سُجَّتْ ہوں اور رہ رہ یا فتحتے ہوں۔

یہاں تمام ہی آدم سے خطاب ہو رہا ہے اور یہ آیت کسی خاص جماعت سے متعلق نہیں بلکہ عام طور سے نزیر انسانی کا یہ خاصہ بیان کیا گیا ہے کہ جب کبھی انھیں سمجھایا جاتا ہے کہ خدا کے احکام کی تعلیم کرو۔ خدا کے رسول کی متابقت کرو اور خدا کی کتاب کی پیروی کرو۔ تو وہ جواب میں یہی کہتے ہیں کہ نہیں ہم ایسا نہیں کریں گے۔ بلکہ ہم تو اسی راہ پر ہیں گے جس راہ پر ہمارے باپ دادا چلتے آئے ہیں۔ الشَّرْعَالِ كہتا ہے کہ کیا یہ لوگ یہ نہیں سوچیں گے کہ ان کے آبا و اجداد صحیح رستے پر تھے یا نہ۔ وہ لوگ

کچھ سمجھتے بھی تھے یا نہ۔ بلکہ کیا یہ لوگ یہ جانتے ہوئے بھی کہ ان کے بزرگ گراہ تھے انہی کے نقش قدم پر چلتے جائیں گے۔

حقیقت حال بھی ہے کہ نوع انسانی کی ایک بہت بھاری اکثریت ہمیشہ یہی کرتی ہے کہ بغیر سوچے سمجھے بغیر تہذیب و تفکر کے، بغیر اپنی عقل سے کام لے آئکیں بند کر کے اپنے آباد ابداد کے نقش قدم پر چلتی گئی۔ خداوند کیم نے آدمی کو علم دیا اور عقل دی تاکہ وہ اپنے عقائد و اعمال کے باس میں قدم قدم پر سوچے سمجھے اور نیک و بدیں تینی کر کے نیکی کی راہ اختیار کرے۔ قرآن مجید میں شیار مقامات پر امیر تعالیٰ کہتا ہے کہ صحیفہ کائنات کی آیات بیانات سے وہی لوگ فائدہ اٹھا سکتے ہیں جو تفکر و تعلقہ اور علم و تعلق سے کام لیتے ہیں۔ جا بجا یہ اور اسی قسم کے اور الفاظ قرآن میں دہلئے گئے ہیں جو لفظی یتکرروں۔ لقوم یعقلوں۔ لقوم یَدَنُکُوْنُون۔ اور لقوم بعلمون وغیر وغیر۔ لیکن افان ہر کو صرف کوران تقلید کوہی اپنے لئے "مشعل راہ" سمجھتا ہے اور نورِ عرفان کے باقی تمام سرچشپوں کو اپنے اور پندر کئے پر اصرار کرتا ہے۔ دنیا کے تمام یہودی مغض اس لئے یہودی نہ سب کے یہ وہیں کہ اُن کے باپ وادا یہودی تھے۔ تمام عیسائی صرف اسی لئے مسیحی مشرب کے قائل ہیں کہ ان کے آباؤ ابداد عیسائی تھے۔ ہندو بہیں اسی لئے ہندو میں کمان کے بزرگ ہندو تھے۔ مسلمان بھی صرف اسی وجہ سے مسلمان ہیں کوہ مسلمانوں کے گھر پیدا ہوئے۔ الاما شار امیر۔ باپ دوا خواہ صحیح رستے پر تھے خواہ فلطرستے پر۔

کسی صورت میں اور کسی حالت میں آدمی تفکر و تعلق کے فرائض سے سکدوش نہیں ہو سکتا۔ اور کوران تقلید ہر حال اس کے لئے تاجا رہے۔ قرآن مجید نے ہر مقام اور ہر موقع پر غور و فکر کرنے کی دعوت دی ہے۔ عقائد کا بیان ہو یا اعمال کا۔ قرآن کہیں یہیں کہتا کہ سوچے سمجھے بغیر یہ بات مان لو۔ اگر کسی نہ سب کا کوئی آدمی یہ دعویٰ کرے کہ میرے آباؤ ابداد صحیح رستے پر تھے اس لئے میں ان کے نقش قدم پر چل کر منزلِ مقصود پہنچ چاول گا۔ میرے لئے سوچنے اور سمجھنے کی کوشش غیر ضروری ہے تو اس کے مقلوبے میں تمام درستہ نہ سب کے لوگ بھی یہی کچھ کہہ سکتے ہیں۔ ہر عال میں آخری فیصلہ علم کرے گا اور عقل کرے گی کہ کون سیدھے رستے پر ہے اور کون گمراہ۔ اندر میں صورت حالات آنکھیں بند کر کے بزرگوں کی تقلید کرنا

مسلمانوں کے لئے رہا ہے، نہیں ایہوں کے لئے، نہ بندوں کے لئے جائز ہے اور نہ یہ دیلوں کے لئے۔ غرضیکہ کوئی مذہب ہو یا کوئی مسلک، محسن یا نگوں کی تقلید کو شرع را نہیں بتایا جا سکتا بلکہ توہید ہدایت کا اصلی چیز خود انسان کے اندر موجود ہے لیکن اس کا علم اور اس کی مقلہ۔

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالَى لَوْلَا إِلَيْنَا<sup>۱</sup> اور حب کہا جاتا ہے ااضیں کہ آنے والے جنپ کی طرف  
مَا أَنْهَنَّ اللَّهُ وَإِلَيْنَا الرَّسُولُ<sup>۲</sup> جو تدری ہے اشترے آور رسول کی طرف تو  
قَالُوا حَسْبُنَا مَا وَجَدْنَا<sup>۳</sup> وہ کہتے ہیں کہ ہمارے لئے وہی کچھ کافی ہے جسے پر  
عَلَيْكُمْ أَبْدَنَا<sup>۴</sup> اُو تو کان ابتداء ہم  
هُمْ نَعْلَمُ<sup>۵</sup> اپنے باپ داد کیا یا باپ کیا یا لوگ را کی بات پر  
لَا يَعْلَمُونَ شَيْئًا وَلَا<sup>۶</sup> اپنے بیٹیں گے (گوان کے باپ) ڈاٹا نے کچھ جانتے  
بھتندوں۔

سودہ ماندہ کے اس مقام پر کفر کی بعض رسوم کا ذکر کیا گیا ہے۔ مشرک لوگ معاشری میں کوئی پچھتے کہ اور نشان کی خاطر اس کا کان پھاڑ دیتے اور اس کو بھیرہ کہتے۔ اسی طرح کوئی جانور بت کی نیاز رکھتے اور نشان کے انتیار پر چھوڑ دیتے وہ مانیجہ کہلاتا۔ اسی طرح کی اور کسی غلط رسماں میں ڈال کر ان کو حکم شرعی سمجھتے تھے۔ قرآن کہتا ہے کہ اس کوئی حکم اللہ تعالیٰ نے نہیں دیا بلکہ یہ ان کا فرمان کا افراط ہے۔ پھر فرمایا کہ جب ان لوگوں کو کہا جاتا ہے کہ ان مشرکانہ رسوموں کو چھوڑو اور اس پرہایت کی پریزو کرو جو خدا کا رسول تھا رہ لایا ہے تو یہ لوگ جواب میں کہتے ہیں کہ ہمیں کسی تعلیم کی ضرورت نہیں ہمارے لئے وہی طریقہ علی کافی ہے جس پر ہمارے باپ دادا چلتے تھے ہیں۔

اس آیت میں پھر اس بات پر نظر دیا گیا ہے کہ آباؤ اجداد کی تقلید کافی نہیں بلکہ یہ سوچا ضروری ہے کہ ہمارے آباؤ جس راہ پر چلتے رہے ہیں وہ راہ سیدھی تھی یا نہیں۔ مغض تعلیم کو اپنے لئے کافی سمجھ لینا گویا ہے قاء عقلی و فکری کو مuttle کر دینا ہے جو جائز نہیں۔ افسوس سے انسا پڑتا ہے کہ آج مسلمانوں میں بھی کسی اسی طرح کی مشرکانہ رسماں چاری میں لو مسلمان بھی باپ دادا کی تعلیمیں ہی ان رسوموں کو داکر نہیں ہیں اور کسی پسونچنے کی تکلیف گوارا نہیں کرتے کہ یہ رسماں شرعاً درست ہیں یا نہیں۔

وَإِذَا دَعَوُا فَلَمْ يَجِدُوهُنَّا لُؤْلُؤًا  
وَجَدُّ تَأْعِلَيْهِمْ أَلْهَمَنَا وَاللَّهُ  
أَمْرُنَا إِلَهٌ لَّمْ يَرَأْهُنَّا  
يَا مُرْسِلُ الْحَسَنَاءِ أَتَقُولُونَ عَلَىٰ  
أَوْجَنْهُنَّا كَمْ نَهَيْنَاهُنَّا مِنْ  
اللَّهِ مَا لَا يَعْلَمُونَ۔

او جس وقت وہ بیجانی گرتے ہیں تو سچتے ہیں کہ  
ہم نے اپنے آبا و ابھلو کو اس پر پایا اور اس نے  
امر ناکہلہ قل لَّا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ لَا  
ہیں ایسا کرنے کا حکم دیا ہے۔ کہ کہا شنیجان  
کا حکم نہیں کرتا۔ یا تم اس نہیں کسی باتیں کہتے ہو  
جنمیں تم نہیں جاتے۔

اس آیت سے پہلے تمام نبی آدم سے خطاب ہے کہ شیطان سے بچتا کہ وہ تمہیں گمراہ نہ کر دے  
جیسا کہ اس نے تھا وہ ماں باپ کو بیکار کر جنت سے بکھوادیا تھا۔ ساتھ ہی یہ بھی بتایا کہ تم شیطان کو  
دیکھنے نہیں سکتے اور اس لئے معلوم نہیں کر سکتے کہ وہ کس کس راہ سے تمہیں بدلنا کرتا ہے۔ پھر فرمایا کہ  
جب تم سن چکر کہلے باپ نے شیطان کا فریب کھایا پھر باپ کی کیوں سن دلاتے ہو۔

یہاں سے معلوم ہوا کہ آبا و اجداد کی کوران تقلید بھی لیک شیطانی فریب ہے جس کے ذریعے  
وہ لوگوں کو گمراہ کرتا ہے جیسا کہ اس آیت میں بیان ہوا۔ تقلید کرنے والے لوگ عوامیہ بکتے ہیں کہ  
جو کچھ ہم کر رہے ہیں وہ خدا کے حکم کے مطابق ہے حالانکہ اصول نے اپنی عقل سے کام لیکر کبھی اس  
بات پر غور نہیں کیا کہ یہ کام عقل اخدا کے حکم کے مطابق ہو یا بھی سکتا ہے یا نہیں۔

قَالُوا إِنَّا جُنُّنُنَا لِتَعْبُدُنَا اللَّهُ أَعْلَمَ  
کہاں نہیں کیا آیا ہے تو ہمارے پاس اس لئے  
وَحْدَةٌ وَنَذَرٌ مَا كَانَ  
کہ ہم فریب ایک خدا کی عبادت کریں لاؤ جو چیزیں  
يَعْبُدُ أَيُّهُنَا فَإِنَّا إِنَّمَا  
ہم کی عبادت کرتے تھے ہمارے بھی ہوا ط  
تَعْبُدُنَا إِنَّا كُنَّنَا مِنْ  
پس لے آ تو ہمارے پاس وہ (عذاب) جس کا

الصِّدْقَيْنَ۔ تو وعو کرتا ہے۔ اگر تو سچا ہے۔

یہ ذکر قوم عاد کا ہے جب انھیں حضرت ہمود علیہ السلام نے کہا کہ اس نہیں کی عبادت کرو کیونکہ  
سوائے اس کے اور کوئی معیوب نہیں تو اسنوں نے جواب میں یہی کہا کیا تو ہمارے پاس اسی لئے آیا ہے کہ  
ہم ان معیوبوں کو چوڑ دیں جن کو ہمارے باپ دادا پر جھپٹ جائے ہیں۔

ان لوگوں نے اپنی عقل سے کام نہیں کیا۔ اپنے علم سے فائدہ نہ لھایا۔ کائنات کی بے شمار تحریری نشانیوں سے اور اپنے نفس کی لاتعلماً نہ سمعی آیات سے آنکھیں بند کر لیں اور بُنی کی تعلیم سے جو خود ان کی فطرت لور ضمیر کی آواز کے مطابق تھی مغض اس لئے لہکار کر دیا کہ وہ تعلیم ان کو اس رستے سے ہٹانے والی تھی جس رستے پر ان کے باپ بلوا چلتے آتے تھے۔ کورانہ تعلیمیں اپنیں اس قدر انہا کر دیا تھا اور ان کے قوائے عقلی و فکری کو اس درجہ بے کار کر دیا تھا کہ انھوں نے بڑی بے باکی سے بُنی کو بیان نک کہہ دیا کہ اگر تو چاہے اور تم جھوٹے تو تم پھلا کا غذاب کیجیں نازل نہیں ہوتا۔

قَالُوا إِحْسَنَا لِتُغْفِرَنَا عَوْجَدَنَا  
عَلَيْهِ آبَاءَنَا وَلَا كُنَّا لَكُمُ الْكَبِيرُونَ  
تَوْهِمُ كُوَّسْ جَزِيرَ سَمِّيْرَيَا هُمْ نَمَّ اسْبَهَنَ بَابَ  
فِي الْأَرْضِ وَمَانَحْنُ لَكُمَا دَارُوْنَ كُوَّا اور سُوْرَتَمَ دُونُوْنَ کَلَّهُ دِيَانِيْسِ  
بِهُمْ وَمِنْدِنَ۔

یہ فرعون اور اس کی قوم کا قصہ ہے جب حضرت موسیٰ اور یاروں علیہما السلام ان کے پاس آئے اور انھیں خدا کے واعد پر بیان لانے کی لئے کہا۔ تو انھوں نے بھی بھی کہا کہ کیا تم ہم اپنے آباؤ اجداد کے راستے سے ہٹانے کے لئے آئے ہو۔ ہم ہرگز ایسا کرنے پر تیار نہیں۔

قَالُوا يَصِيلُهُ قَدْ كُنْتَ فِيْنَا  
انھوں نے کہا مصلح اس سے پہلے ہم تو ہر بڑی  
مَهْمُوجُوا قَبْلَ هَذَا آتَهُنَا  
ہمیدتی، کیا تو ہم شکر تھے اس پیزی کی عبادت  
أَنْ تَعْبُدُ مَا يَعْبُدُ أَبَاؤُنَا  
کرنے سے جس کی ہمارے باپ دادا عبادت کرتے  
فَلَانَا فِي شَيْءٍ مِمْتَاهِنُونَا  
چل آتے ہیں۔ اور جس چیز کی طرف تو ہمیں بلاتا ہے  
إِلَيْهِ فُرِنْبِ۔

یہ تو مخدود کا ذکر ہے جب حضرت صالح علیہ السلام نے انھیں کہا کہ میری قوم ایک خدا کی پرستش کرو۔ سو اے اس کے اور کوئی معمود نہیں۔ اسی نے تمہیں پیدا کیا اور وہی تمہاری آبادی اور مسحوری کا باعث ہے تو انھوں نے جواب دیا کہ تمہے پہلے ہم کو امید تھی۔ یعنی ہونہار لگتا تھا کہ باپ دادے کی راہ

روشن کرے گا۔ تو لگا اس کو ٹھانے۔

حضرت صالحؑ نے اپنی قوم کو توحید کی طرف بلایا۔ دلیل کتنی سادہ اور عام فہم بھی کہ جس خدا نے تھیں پہلے کیا ہے صرف وہی ہماری پرستش کا حق دار ہے۔ اتنی بات خود شود کے لوگ بھی سمجھتے تھے۔ کیونکہ کوئی ایسی مشرک قوم دنیا میں نہیں گزدی اور شہاب ہے۔ جو خدا نے واحد کوئہ پہچانتی ہو تو شوک کے پاس دل میں کا جواب تو ہماہی نہیں۔ کہاں کہم اپنے بندگوں کی راہ کو کبھی چھوڑیں۔ تو اچھا بیاپ دادے کا نام روشن کرنے آیا ہے۔

فَالْوَالِيَّ شَعِيبُ الْمَصْوَاتُكَ  
اَنْفُوْنَ نَبَاهَ شَعِيبَ كَيَا تِرِي نَازِيْ حَلَّ كَرَتِي  
تَأْمَرَ لَكَ أَنْ نَتَرَكَ مَا يَعْبُدُ  
بَرْ كَجُورُ دِيْنِ بِمِاسِ چِيرَ كَجِيْ ہَمَارَے بَابَ دَادَا  
اَبَاوُنَا آُوْ اَنْ نَفَعَ لَفِي  
بَرْجَتَ تَسْتَهِيْنَ اَبْوَالَ مِنْ اِنْيِ مَرْضِيَ كَ  
اَمْوَالَ النَّا مَا شَوَّ  
مَطَابِقَ تَصْرِفَ كَرْ بَاجُورُ دِيْنِ۔ تُوْ بَرَّا حَلَمَ دَالَا  
اَنْجِلِيْمَ الْرَّشِيدِ۔  
اوْ بَجَلَانِيْ دَالَابِے۔

دین و والوں کو جب حضرت شعیب علیہ السلام نے سمجھایا کہ خدا نے واحد کے لغیر اور کوئی پرستش کے قابل نہیں۔ اور باب تول میں انھیں دیانت واری کرنے کی صیحت کی تو انھوں نے بھی بھی حواب دیا کہ ہم اپنے باب دادا کوستے پہری جلیں گے کوئی نئی راہ اختیار کرنے پر ہم تیار نہیں اور طنز اور حضرت شعیب علیہ السلام کو کہا کہ تم بڑے بردبار اور نیکو کارہیں سمجھانے آئے ہو۔

فَالْوَالِانَّ اَنْتُمُ اَكْبَرُ مِنْ اَنْ يَشْرُمَنَا  
اَنْفُوْنَ نَبَاهَ كَمِيْ ہَلَدِی طَرَحَ كَآدِمِيْ ہو۔  
ثُرِيدُونَ اَنْ تَصْدَأْ نَاعِمَاً  
تَهَا اَرَادَہ ہے کہ ہمیں اس چیز سے روک دو جس  
کَانَ كَيْمَدُه اَبَاوُنَا فَأَتُونَا  
کی ہمارے آہا و اجداد پرستش کرنے تھے پہلے ماؤ  
پِسْلُطَانِ مُبِينِ۔  
ہمارے پاس کوئی ظاہر دلیں۔

یہ عاد و نشور کے بعد کی مختلف قوموں اور ان کے میغروں کا قصہ ہے جب ان کے پاس ان کے رسول آئے تو انھوں نے بھی جواب میں تقلید آباد کوئی اپنا ملک بتایا اور اس ملک کے خلاف ہر

بات کو مانئے سے انکار کر دے۔

جن قوموں اور جن پیغمبر دل کا قرآن مجید ہیں اس سلسلے میں خاص طور سے ذکر کیا گیا ہے۔ ان کے علاوہ اور سب قومیں بھی جیسا کہ اس آیت سے ظاہر ہے۔ پیغمبر دل کو یہی جواب دیتی رہی ہیں۔ اس سے تقدیر اور اس کی تہاہ کن مضر توں کی بہر گیری ثابت ہوتی ہے۔

رَدْ قَالَ لَكُمْ يَهُوَ دُوْلَمِهُ مَا هَذِهِ وَ جَبَ أَنْسَ نَعْلَمْ بَأْنَهُ بَأْنَهُ وَ قَوْمَهُ مَا هَذِهِ وَ  
الْمَتَّاْتِيْلَ إِلَيْيَ أَنْتُمْ لَهَا عَالِمُونَ مُوْرِتِيَانِ كِيَا چِرْزِيں ہیں کِتم ان کا اعْلَمَ کِتَابٌ تَبَرَّ  
كَالُوا وَ جَدَّنَا بَأْبَأْنَا تَهَا عَالِمَيْنِ تَوَاحْسُونِ نَعْلَمْ جَوَابَ دِيَكَ ہم نَعْلَمْ بَأْنَهُ بَأْنَهُ وَ  
كَالَّا لَقَدْ كُنْتُمْ أَنْتُمْ وَ أَبَأْنُكُمْ كَوَانِ کِی پُرْتَشِ کِرتے پایا۔ اس نے ہم کِی بِقِيَّنَا تَمْ  
فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ۔ ادْتَهَارَسَ آبَا وَ اجْدَادَ ظَاهِرَگَرَائِی میں تھے۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام کا ذکر ہے۔ ان کے والد اور ان کی قوم کے لوگ تبوں کی پوچا کر تھے جب اللہ تعالیٰ نے حضرت ابراہیم کو ہدایت بخشی اور مرضی رسالت سے سرفراز فرمایا تو انھوں نے اپنے باپ کو اور اپنی قوم کو سمجھا یا کہ تھا راپے دردگار رودھے ہے جو آسمانوں اور زمینوں کا پھر دردگار ہے اور جو ان کا پیدا کرنے والا ہے۔ یہ تپھر کی مورتیاں کیا چیز ہیں کِتم ان کی پوچا کرتے ہو۔ بات تو آسانی اور ہم لوگ اس بات کو سمجھتے ہیں تھے۔ لیکن انھوں نے اپنے علم و عقل کی قوتوں کو معطل کرتے ہوئے۔ حضرت ابراہیم علیہ السلام کی دلائل پر غور کرنے سے بہیں وجہ انکار کر دیا کہ جب ہمارے بزرگ اور سیپھروں مورتی پوچا کرتے چلے آتے ہیں۔ تو یہ بت پرستی کیوں چھوڑیں۔ حضرت ابراہیم نے اپنی بتایا کہ تھا رے آبَا وَ اجْدَادَ غَلَطَ رَاهَ پر تھے اور تم بھی ان کی تقلید میں غلط راہ پر ہو۔ اور چھاپنے اس دعویٰ پر میلیں بھی پیش کیں اس حدیث میں بھی ایسی جن کی تائید خواہ انسانی نظرت بھی کرتی ہے لیکن تقلید کے بعد نے ان لوگوں کو ایسا لامدھا کر دیا ہوا تھا کہ ان کی کھلی ہوئی آنکھیں بھی کچھ دیکھئے میں۔

فَقَالَ الْمُلْكُ الَّذِيْنَ لَكُفَّارُ وَ اَمِنُنَ اس کے قوم کے کافر سو اندھے ہے کیا کر  
قَوْمَهُ مَا هَذِهِ الْاَبَشَرُ مِثْلُكُمْ پوچھا تھا رے اسند لیک اکدھی ہے چاہتے ہے

بِرِّيْدَيْدَ آنَ يَفْعَلُ عَلَيْكُمْ وَلَوْ  
تَمْ بِرِّيْدَ آنَ حَالَ كَرَرْ. اُورَأْرَجَاهَا اَمَّرَهُ تَوْ  
سَادَ اَمَّهُ لَكَتْرِيْلَ مَلِيكَهُ مَاسِهَهُ  
اَتَارَتَفْرِيْشَتَهُ بَمْ نَهْ پَيَاتَ اَبْنَيَهُ بَابَ  
بَهْدَهُ اَفِيْ اَبَاءَهُ اَلَّا وَلَيْلَهُنَّ.  
دَادَوْلَهُ مَنْ بَنِيْسَهُ.

حضرت نوح علیہ السلام کا ذکر ہے جب انہوں نے اپنی قوم کو ہبہا کے اے میری قوم اشک عبد کروائیں کے سوالا اور کوئی مہما رام جبود نہیں (تم سب کچھ جانتا اور سمجھتے ہوئے بھی کیوں بت پرستی کرتے ہیں) کیا تم درستے نہیں۔ تو ان کی قوم نے بھی یہی ہبہا کہ جو بیات تم کہتے ہو۔ وہ ہم نے اپنے بزرگوں میں نہیں کیا۔ ہم تو اپنے آباؤ اجداد کے رستے کو ہرگز نہیں چھوڑیں گے۔

قَالُوا بَلْ وَجَدْنَا أَبَا ءَنَّا  
أَنَّهُ مُهْبَأٌ (أَيْ أَهِنْ) بِلَكِهِمْ تَوَانَّهُ آبَاؤُ  
كُلِّ الْقَوْمٍ كَمْ كَرِهُوا مِنْهُ -

یہ بھی حضرت ابراہیم علیہ السلام کا ذکر ہے۔ جب انھوں نے اپنے باپ کو اور اپنی قوم کو کہا کہ تم کس چیز کی پوچھا کرتے ہو تو انھوں نے جواب دیا کہ ہم مورتیوں کی پوچھا کرتے ہیں اور انہی کا اعکاش کرتے ہیں۔ حضرت ابراہیم نے پوچھا کہ جب تم ان مورتیوں کو پوچھا کرتے ہو تو کیا وہ سنتی ہیں۔ یا کیا پورتیاں تھیں کچھ نفع دیتی ہیں، یا اضرر ہیچا سکتی ہیں تو ان لوگوں نے جواب میں بھی کچھ کہا کہ ہمارے باپ دلما ان کی پوچھا کرتے تھے اس نے ہم بھی کرتے ہیں۔

دیکھئے ان لوگوں نے حضرت ابراهیمؑ کی دلیلیوں کا کوئی جواب نہیں دیا۔ بلکہ حق بات یہ ہے کہ انہوں نے ان دلیلیوں کو سماں ہیں مان کی طرف توجہ ہی نہیں کی۔ کیونکہ انہوں نے اپنے علم اور عقل سے کام لیا ہی جھوڑ رکھا تھا۔ اپنے عقایدی وو ظانف کے حق وقوع پر کبھی انہوں نے غور ہی نہیں کیا تھا اور جو شیعین خداوند تعالیٰ نے خود ان کے اندر روشن کر کی تھیں۔ ان پر تہ در تم ساہ پر دسے ڈال رکھتے ہیں۔

حقیقت یہ ہے کہ جو لوگ بندگوں کی کوراٹہ تعلیم کو اپنے لئے کافی سمجھنے لگ جلتے ہیں وہاں ہستے آہستہ اپنے قوائے عقلی و فکری کو بالکل بے کار بنا کر رکھ دیتے ہیں۔ اگر قویع انہی اس ذہنی فلامی کے

گران بار طوق کو انی گردن میں نہال لیتی۔ تو اسی دنیا کے علی اور فنی خواستے موجودہ خزانوں سے سو گناہ سے بھی زیادہ ہوتے۔ انسانی عالم میں آج تک جتنی کچھ ترقی بھی ہوئی ہے وہ انھیں تھوڑے سے لوگوں کی کوششوں کا نتیجہ ہے جنہوں نے اپنی گردنوں سے غلامی کے اس طوق کو اتار پہنچنے کی جرأت کی اور اہل زبانہ کی طعن و تشنج سے بدل نہ ہوئے۔

فَلَمَّا جَاءَهُمْ مُوسَىٰ يَأْتِينَا  
بَيْتُنَّ قَالُوا مَاهُذْنَا إِلَّا مُحْمَّدٌ  
نَّا يُؤْمِنُونَ كَمَا سَمِعُوا  
مُفْرَّقًا وَفَاسِعًا يَعْمَلُونَ فِي  
هَذِهِ الْأَرْضِ هُمْ بِهِمْ نَّمِنَّ  
أَنْهُمْ بِهِ آتَاهُمْ اللَّهُ مِنْ  
أَنْبَاتِ الْأَكْوَافِ لَيْسُونَ۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام فرعویوں کے پاس دین فطرت کی سیدھی سادی تعلیم لے کر آئے موجہات سے بھی ان لوگوں کو صحیح راستے پر لانے کی کوشش کی۔ لیکن اس نامرد قوم نے ان کی تعلیم و تسلیح اور عورت اور صرف اس نے جادو کہہ کر متعدد کردار کیا۔ لیکن لوگوں کے آبا اور جدی کی روشن کے خلاف تھی۔ اگر کسی جھوٹی بودی دلیل سے ہی حضرت موسیٰ کی دلیلوں کا جواب دیتے تو پھر کچھ بات تھی لیکن یہ لوگ تدبیر و تفکر کا تونام ہی نہیں لیتے تھے۔

وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ اتَّبِعُوا مَا أَنْزَلَ  
أَوْ رَجَبَ كَمَا جَاءَتْهُمْ كَمَا يُرِيدُ  
اللَّهُ تَعَالَى وَالْأَوْلَى مَا وَجَدُوا  
كَمْ جَاءَتْهُمْ تَوْكِيدَنَّا  
عَلَيْهِمْ أَبَاعَنَا۔ أَوْ لَوْ كَانَ  
اسْجِزِيْرَ كَمِيرِيْرَ كَرِيْنَ گَيْرَ  
دَوْا كَوْپَايَا بِيَا (یے لوگ اسی بات پر اصرار کرتے رہیں گے)  
الشَّيْطَنُ يَدْعُوْهُمْ إِلَى  
عَذَابَ السَّعِيرِ۔

یہ آیت کسی خاص قوم کے متعلق نہیں بلکہ عام نور انسانی کا ذکر ہے جس سے ثابت ہوتا ہے کہ تقیید آبا کا مرض کی ایک قوم میں نہیں بلکہ عام بی آدم میں پایا جاتا ہے اس آیت سے بھی ظاہر ہوتا ہے کہ تقیید شیطان کا آئکار ہے جس کے ذریعے وہ لوگوں کو ہبکاتا ہے اس آیت میں یا اشارہ بھی ہے کہ یہ

لوگ کیوں نہیں سوچتے کہ ان کی یہ ریش تلبیں ایسیں تو نہیں لیکن حقیقت یہ ہے کہ کوئاں تقلید کے شیدا سوچنے اور سمجھنے کی تکلیف برداشت ہی نہیں کرنا چاہتے ان کا عقیدہ یہ ہے کہ پہلے لوگ کافی سوچنے کے ہیں اس لئے اب عقل سے کام لینا ضروری نہیں رہا۔

يَوْمَ تُقْلَبُ وَجْهُهُمْ فِي النَّارِ  
جِنْ دَنْ بَهِرِےِ جَائِسِ گےِ ان کے من آگ میں  
يَقُولُونَ يَلِيَتْنَا أَطْعَنَا اللَّهَ وَأَطْعَنَا<sup>۱</sup> تو کہیں گے اسے کاش کر ہے اُنہیں اور رسول  
الرَّحْمَنُ مُؤْلَدٌ وَقَالُوا رَبِّنَا أَطْعَنَا<sup>۲</sup> کی فریاب برداری کی ہوتی اور کہیں گے اسے ہمارے  
سَادَتْنَا وَكُبَرَاءِنَا فَأَضْلُلُونَا<sup>۳</sup> رب ہم نے فریاب برداری کی اپنے سرداروں کی اور  
اپنے بڑوں کی پس انھوں نے ہمیں گمراہ کر دیا۔  
السَّيِّلَةُ۔

یہ دفعہ خوب کا ذکر ہے جب انھیں دوزخ میں ڈالا جاتے گا تو کہیں گے اسے کاش کر ہم خدا کا  
اور اس کے رسول کا حکم بانتے۔ پھر یہ لوگ معدورت کے طور پر خدا سے کہیں گے کامے ہمارے پروردگار ہم نے  
اپنے سرداروں اور بڑوں کی پیر وی کی اور ان کے مکون پہچانے پس ہماری گمراہی کا باعث وہ ہیں۔ لیکن  
ان لوگوں کا یہ عذر اس لئے مقبول نہ ہو گا کہ خدا نے انھیں علم اور عقل کی دولت بخشی تھی پس کافر فرض تھا کہ  
وہ اس سے فائزہ اٹھاتے خدا کی اس داد کو انھوں نے پس پشت ڈال دیا اور آسانی کی طرف مائل ہو گئے  
کہ ہم کیوں سوچیں، ہمارے سردار اور ہمارے بڑے ہمارے لئے بھی سوچنے کے۔

انھوں سے کہنا پڑتا ہے کہ کفار کی یہ بیاری اس وقت کافروں اور شرکوں میں اتنی شدید ہے  
جتنی مسلمانوں میں ہے۔ اگر انھیں کہہ دیا جائے کہ قلاں صاحب نے یہ کہا ہے یا فلاں کتاب میں یہ لکھا ہے  
تو ہب وہ سوچے سمجھے بغیر اس کو اپنے لئے سند بنایتے ہیں اور اسی کو اپنے لئے کافی سمجھتے ہیں عربت کا مقام ہے  
وَلَذَا شَلَّى عَلَيْهِمْ مَا يَسْتَنَا<sup>۴</sup> اور جب ان پہاری ظاہر نشانیاں پڑ جاتی  
بَيْتُنَتِي قَالُوا مَا هَذَا الْأَرْجُلُ<sup>۵</sup> ہیں تو وہ کہتے ہیں کہ تو ایک آدمی ہی ہے جو  
مُؤْتَدِلٌ آنْ تَصْدَلَ كَعَمَّا كَانَ<sup>۶</sup> چاہتا ہے کہ ہم اس چیز سے روک دے جس کی  
يَعْبُدُ أَبَا ذُكْرُ كُمْ وَقَالُوا مَا هَذَا<sup>۷</sup> ہمارے آبا پرستش کرتے تو اور کہتے ہیں کہ یہ تو

الْأَنْوَافُ مُغَرَّرٌ

ایک جو شہبے جو اس نے باندھ لیا ہے۔

سیاہیت بھی کسی خاص قوم سے متعلق نہیں۔ عام قوموں کا ذکر ہے جو اپنے اپنے رسولوں کی تعلیم کو اس نے روک کر قریبی کو وہ تعلیم ان کے باپ دادا کی روشن کے خلاف تھی۔

يَقُولُ الَّذِينَ اسْتُصْنِعُوا لِلَّذِينَ كُمْسِ گے نا تو ان تکبر کرنے والوں کو کہ اگر تم استکبر وَ لَا تَكُونُوا مِنَ الظَّاهِرِ نہ ہرستے تو یہ مومن ہوتے تکبر کرنے والے قالَ الَّذِينَ لَمْ يَتَكَبَّرُوا لِلَّذِينَ نا تو ان کو کہیں گے کیا ہم نے تمہیں بدایت اسْتُصْنِعُوا لِلَّذِينَ صَدَّلَنَّا لَمْ يَعْنِ سے روکا جا یک بدایت تمہارے پاس آجکی تھی اہمی بُعْدًا دِجَانِ بَلْ كَتَمْ بُجْرَمِينَ نہیں بلکہ تم ہی بھرم تھے۔

دیکھئے مسکر بن کا جواب کیا ہے وہ اپنے پیروں کو کہتے ہیں کہ تمہارے اندر بھی بدایت کی شمیں رعن شیں۔ رسول بھی تمہاری بہتائی کے لئے تھے۔ بھرم نے ان کو چھوڑ کر تمہاری فرمانہ بھری کیوں کی، تمہارا اپنا قصور ہے، یہ قیامت کے دن کا ذکر ہے جب مخلوق اپنے خالق کے سامنے پہنچیں ہوں گے۔

رَهْمَمْ أَنْفُوَا أَبَاءُهُمْ حَنَالِينَ انہوں نے پایا تھا اپنے بلپ وادا کو غلط ارتستے فَهُمْ عَلَىٰ أَثْرِهِمْ بُجَرْعُونَ پڑھیرہا ان کے نقش قدم پر دوڑتے جاتے وَلَقَدْ حَنَلَ قَبْرَهُمْ دَأَكْرَرْ ہیں۔ البتہ گمراہ ہو گئے ان سے پہلے بہت الْأَوَّلِينَ سے پہلے لڑک۔

یہ دو خیوں کے ذکر میں ہے کہ یہ لوگ اپنے آباد و اجداد کی تقلید میں گمراہ ہو گئے۔ یہاں سے دو باتیں معلوم ہوتی ہیں ایک یہ کہ تقلید کرنے والے اپنے پیش روؤں کے نقش قدم پر دوڑتے چلے جلتے ہیں۔ یعنی سرخ سمجھ کر قدم نہیں اٹھاتے۔ تقلید کی ایک بڑی مضرت یہی ہے کہ تقلید کرنے والا اپنے سانچے ایک بنا بنا بارستہ دیکھتا ہے اور اس پر انہوں صد و قدر پڑتے ہیں۔ خود سوچنے کی تکلیف نہیں کرتا اور اس طرح اپنے قولے عقلی کو قطعاً معطل کر دیتا ہے۔ دوسری بات جو ان سیاہیات میں بیان ہوئی ہے کہ ہر زبان میں اکثر لوگ اسی تقلید کی وجہ سے گمراہ ہوئے۔

نَاسَمُعَايَهُدَى فِي الْمُلْكِ الْأَخِرَةِ نَبِيُّنَا يَهْنَنَ يَبْاتُ كُلَّهُ دِيْنَنِي۔ یہ بات

اِنْ هُدَى الْأَمْلَاقِ۔ اِس نے اپنے دل سے گھٹلی ہے۔

یہ مقام بھی کسی خاص قوم سے متعلق نہیں۔ عام لوگوں کا ذکر ہے کہ جب انہیں کہا جاتا ہے کہ تمہارا معبود صرف ایک خدا ہے تو وہ اس کے جواب مکمل ہی کہتے ہیں کہ ہمارے باپ دادا بت پرستی کرتے چلے گئے ہیں ہم بھی ایسا ہی کرتے چلے جائیں گے۔

بَلْ قَالُوا إِنَّا وَجَدْنَا أَبَاءَنَا بِلَكَاهُنُونَ نَنْهَاكَاهُنَنْلَهُنَّ آبَا كَوَايْكَ

عَلَىٰ أَمْتَهَنَةَ قَلَنَا عَلَىٰ أَشْرَهِمْ راہ پہاپا ملور ہم انہی کے تاثانِ قدم پر رہا پڑے

مُهَنْدُونَ وَكَذَالِكَ مَا أَرْسَلْنَا وَلَهُ ہیں سلطانی طرح ہم نے تجوہ سے پہلے

ہِنْ عَيْلَكَ فِي مَقْرَبَيْهِ مَنْ تَذَرِّيْرُ کسی بھی میں کوئی ایسا درانے والا نہیں بھیجا ہے

إِلَّا قَالَ مُتَرْفُو اهْلَانَا وَجَدْنَا قوم کے بڑوں نے یہی جواب نہ دیا ہو کہ ہم نے

أَبَأْعَتَنَا عَلَىٰ أَمْتَهَنَةَ قَلَنَا عَلَىٰ أَشْرَهِمْ اپنے بھائی کا لایک راہ پہاپا ملور ہم انہی کے نقشِ قدم

کی ہیروی گریں گے۔ مُفْتَدُونَ۔

اس مقام پر ہے تو حیدر کے چند رچنڈ دلائل بیان ہے۔ پھر ان لوگوں سے پوچھا گیا کہ تمہارے پاس بھی شرک کے حق میں کوئی دلیل ہے تو بتاؤ۔ لیکن ان لوگوں نے جواب میں صرف یہی کہا کہ ہمارے باپ دادا کا راستہ یہی تھا۔ ہم بھی اسی پر ٹھیس گے۔

یہاں صاف طور سے بتایا گیا ہے کہ حق پنیر مصلح۔ مجدد اور زادع رذیا میں تھے۔ ان سب کی قومیں میں انہیں بھی کہا کہ ہم آپ کے بتائے ہوئے رستے پر نہیں چلیں گے۔ بلکہ اپنے باپ دادا کے رستے پر گامز نہیں ہوں گے۔

اس سے تقلید کی ہے گیری معلوم ہوتی ہے۔ آج بھی بھی حال ہے۔ مذاہب کے معلمے میں تو الاماشا رائٹر نام دنیا اسی مرضی میں بدلائے ہے۔ یاتی دنیاوی علوم و فنون اور صنعت و حرف اور کاروبار کی ترقی میں بھی اسی ذہنی غلامی نے کاروٹیں کھڑی کر دکھی ہیں۔

آباؤکار کی تقلید کے علاوہ اپنے معاصر رشداروں اور دعسوں کی تقلید بھی کفر و نکار کا باہم ہوتی ہے جیسا کہ آیتِ ذیل سے معلوم ہوتا ہے۔

وَقَالَ إِنَّمَا أَتَتْنَاكُمْ مِنْ دُونِنَا اور حضرت ابراہیم (ص) کہا کہا بات پر ہے کتنے اشیاء اُنکا نہیں۔ مَوَدَّةُكُمْ مَنْ خَلَقْتُمْ خدا کے علاوہ بقیہ کو بکری ہے جاتی دنیا میں فِ الْجِنُوْرِ الْأَلْيَّاً۔ لَهُ يَوْمٌ ایک دوسرے کی روتی کی وجہ سے پھر فاتح القیامَةَ مُلِّیْفٌ بِعَصْنَمٍ بِعَصْنَمٍ کے درمیان تہارے بعنی سے نکر پہ جائیں گے وَيَلْعَنَ بَعْضَكُمْ بَعْضًاً اور بعض تہارے بعض پر لہنت کریں گے اور تہارے پہنچ کی جگہ اگلے اور تہارا کوئی وَمَا ذِكْرُ الْنَّارِ وَمَا لَكُمْ مِنْ نَّارٍ نہیں۔

حضرت ابراہیم علیہ السلام اپنی قوم کو سمجھا رہے ہیں کہ تم نے اپنے معاصرین رشته داروں اور دعسوں کی محبت میں اور ان کی تقلید میں بت پرستی شروع کر دی ہے۔ لیکن قیامت کے دن یہ لوگ تہارے کام نہ آئیں گے بلکہ وہاں تم ایک دوسرے پر لہنت کرو گے کہ ہم ان کی وجہ سے کافر ہوئے، وہاں نہ تہارے دوست اور رشته دار اور نہ تہارے معبود بُت تہاری کچھ مدد کر سکیں گے۔

قرآن مجید کے ذکورہ بالامقامات سے قطعی طور سے ثابت ہو چکا ہے کہ ہر سنیہرے کے زمانے میں یعنی ہر بلک میں اور ہر قوم میں کفار اور شرکیں کی گمراہی اور کفر و جحد کا باعث زیادہ تر یہی تقلید آپ کی بیانی تھی۔ کچھ بھی ہم دیکھتے ہیں کہ دنیا میں اس بیماری کی اتنی یہی شدت باقی ہے جتنی ہے تھی۔

اہل دنیا کے دل و دماغ پر تقلید کا اس انہر اثر ہمچکا ہے کہ اگر کوئی آدمی اپنے علم و عقل سے کام لے کر کسی معاطلے کے متعلق سوچنے کی کوشش کرے اور دنیا کے ہمال رستے سے ایک قدم بھی باہر اُدھر سزا چاہے تو لوگ طعن و تشنج کی بوجھاڑ سے اس کا ناک میں دم کر دیتے ہیں۔ اس میں شک نہیں کہ ہر زمانے میں " ہم رجال و نخن رجال " ہے نہ اسے لوگ بھی پیدا سوتے رہے ہیں لیکن ان کی آواز صدابصرہ سے زیادہ کارگر ثابت نہ ہو سکی۔ ایسے لوگوں پر عنوان اس قسم کے آواز سے کے جاتے ہیں کہ

ہر پال بھجن نے حسن ہتھی شمار کی اب آپ روئے شیوہ اہل نظر گئی  
لیکن یہ کوئی نہیں سوچا کہ پہلے زیادت کے نام عاشق اہل نظر نہ تھے ملود آج کل کے نام حسن پر  
بواہیوں نہیں ہیں۔ ہر آدمی کو خدا نے علم دیا ہے اور عقل دیا ہے۔ اس لئے ہر آدمی کا حق ہے اور اس کا  
فرض ہے کہ وہ اپنے علم و عقل کی بساط نکل سوچنے لور سمجھنے کی کوشش کرے۔

مکارستانِ چین دنخیل خواہ ہد سرایت لیک  
بنوکِ کلکِ رنگ آمیز نفعے می مکار آخسر  
چوبادا ز خرمیں دعویاں ریو دن خوشہ تا چندر  
زہمت تو شہ بدار و خود نخنے بکار آخسر

### تصحیح

گذشتہ جولائی کے بہان میں صفحہ ۱۷ کے درست پیر گراف میں چند غلطیاں رہ گئی ہیں  
از راہ کرم اب اس پیر گراف کو اس طرح پڑھئے۔

”اس صدی میں جن ماہرین نے یہاں کام کیا ا ان میں سب سے مشہور رہنی انتخی  
(Sydney Smith) کنگ (W. King) اور ویلز نجع  
(Wallace Budge) ہیں۔ گذشتہ صدی کے ماہرین جنہوں نے  
اس تحقیق کی بنیاد رکھی وہ نام (Rassam) لے یا (Layard) (Rawlinson) اور (Hinks)  
بوتار (Botta) رالسن (Rawlinson) اور (Hinks) (Rawlinson) اور (Hinks)  
تھے۔ یہ تمام ماہرین اس امر کا اعتراف کرتے ہیں کہ اس علاقے میں ابھی بہت کچھ  
معلوم کرنا باقی رہ گیا ہے۔“

## علم النفسیات کا ایک افادی ہمہو

لشیفت کر لی جائی خواجہ عبدالرشید جماعتی میامہ ایں

علم النفس کی متعدد تعریفیں کی جا چکی ہیں مگر ان میں سے ایک بھی ایسی نہیں جو اس مصطلح کو پوری طرح واضح کر کے رندگی کے افادی ہمہو پر روشنی ڈاتی ہو۔ اکثر کتابوں میں جو تعریف ہے میں ملتوی ہے وہ یوں ہے کہ «علم النفسیات ذہن (یا روح) اور ذہنی عملیات (Mental Process) کا علم ہے» ۴

ہمارے نزدیک یہ تعریف ناکمل ہے، کیونکہ تعریف جب تک ایک اصطلاح، لفظیاً عبارت کی مکمل طور پر تشریح نہ کر دے وہ تعریف ہم لانے کی ممکن نہیں ہے علم النفس کی تعریف میں روح یا ذہن کا لفظ موجود ہے۔ جو بذات خود مزید تعریف کا مقتضی ہے۔ اسی لئے اگر ایک لفظ یا اصطلاح کی تعریف میں مزید تعریف کی ضرورت پڑے تو وہ تعریف نہیں صرف ناکمل بلکہ ناقص بھی ہوتی ہے اور تعریف کے معانی اور مقاصد بھی ہیں کہ جو کچھ ایک لفظیاً عبارت کے اندر معانی پہنچاں ہوں وہ صاف صاف ظاہر ہو جائیں اور سمجھنے میں دقت نہیں آتے۔

مثلاً میں ایک میز پر میٹھا اس وقت کھمڑا ہوں۔ اگر سامنے بیٹھے ہوئے شخص سے دریافت کروں کہ میز کیا چیز ہے تو وہ یقیناً یہی کہے گا کہ یہ ایک لکڑی کی ایسی ترکیب ہے جس کے عاریاً تین پاؤں ہوتے ہیں اور ان کے اوپر ایک مناسب بلائی جڑائی کا تختہ ہوتا ہے جس پر ہمارا لیکر لکھتے ہیں تو گویا اس تعریف سے ہم سمجھ گئے گے کہ میز ہوتی ہے لیکن اگر وہ صرف تناکہ ہے کہ یہ ایک لکڑی کا ڈھانچا ہے جو لکھنے کے لئے استعمال ہوتا ہے تو یہ بات بہت مل سی ہو گی کیونکہ لکڑی کے بہت سے

ڈھانچے بنائے جاسکتے ہیں جو کہنے کے کام آتے ہیں مگر ہمیں ہوتے تو یہ دوسری تعریف ناکمل ٹھہری کیونکہ مزید تشریح چاہتی ہے۔

یہی ہمارا مطلب علم النفیات کی تعریف ہے کہ جو عام طور پر ان جھے وہ ناکمل اور تاقص ہے، ہم علم النفس کی تعریف یوں کرنا چاہتے ہیں کہ ایک ایسا علم ہے جو انسانی سیرت (Decipherment or Interpretation) کی تحلیل (Behaviour) کے اندھختی کرتا ہے۔ اس تعریف سے تمام دو خصوصیات واضح ہو جاتی ہیں جو علم النفس کی اصطلاح کے اندر مختین ہیں جو نکل علم النفس کا تعلق روح یا ذہن کے ساتھ ہے اور روح اپنی حقیقت کو حرکات و مکنات اور عادات و اطوار کے ذریعہ ظاہر کرتی رہتی ہے اس لئے ہم نے سیرت کا لفظ استعمال کر کے معنی کی ایک صفت کو تایاں کر دیا ہے، صرف سیرت (Behaviour) ہی زندگی کا ایک اپا افیاں پہلو ہے جو روح کا تعلق جسم کے ساتھ ظاہر کرتا ہے اور یہی تعلق ہے جوہل علم النفس زندگی کے مختلف شعبوں میں ملوخت کرتا ہے۔ زبان قدیم سے علماء حکماء نے روح یا ذہن کی تعریف کرنی چاہی گروہ آج تک اس کی حقیقت کو نہ سمجھ سکا اور شہی تعریف کر سکے ما و جب کبھی پہنچیں کوئی مناسب تعریف سوچی تو وہ تعریف نہ ہوئی بلکہ ایک تشریح ہوتی تھی جس میں تعریف طلب جزیات پر بھی رہ جاتی تھیں اور وہ اس کی صفات کا ایک بیان ہوتا تھا۔

ری یہ بات کہ روح اور جسم کا تعلق کیا ہے تو یہ قدیم نظریوں سے ذرا زیادہ خصوصیت کے ساتھ بیان کیا جا چکا ہے۔ جدید نظریات میں یہ تمام نظریے موجود ہیں مگر یہی ہیں جو زمانہ قدیم سے پہلے آتے ہیں۔ لاطینی کے بعد عربی میں منتقل ہوئے اور عربی سے اب انگریزی میں منتقل ہو رہے ہیں مگر عام چونکہ ان زبانوں سے ناواقف ہیں اس نئے دو یہی سمجھتے ہیں کہ ایک بالکل تیسرا ہے حالانکہ حقیقت اس کے بالکل عکس ہے۔ بالدوں (Baldwin) اپنی مشہور کتاب تاریخ علم النفیات (History of Psychology Vol II) میں یہ ذکر کرتے ہے کہ سب سے پہلا شخص جس نے اس تعلق کو معلوم کیا ہے این رشد (Verroes) ہے۔ بہر حال جائیداد

تعریف کا تعلق ہے اس میں کچھ اضافہ نہیں ہوا۔ حقیقت وہ ہے جو قرآن کریم نے آج سے ماذے تیرو سوہنے پیشہ اعلان کر دی تھی۔

وَيَسْأَلُونَكَ عَنِ الرُّوحِ ۚ اَوْلَمْ يُفْتَنُوا يَوْمَ تَجْوِي سَرَرَحَ کے بارے میں سوال  
فُلِ الرُّوحُ مِنْ آنَمُرَّةٍ کرتے میں تو ہمہ سے روح میسر پورا دگار کے حکم سے ہو  
وَمَا أَوْتَيْتُمْ مِنَ الْعِلْمِ اور تمیں (راس ایکانات کا) علم جو کچھ دیا گیا ہے وہ بہت  
تَحْمِلُوا (اس سے زیادہ تم نہیں پاسکے) ۲۷

بہر حال روح کی تعریف نہیں ہر سکتی اور نہ ہی آج تک کسی نے کی ہے۔ اس کی عرض یہی وجہ ہے کہ انسان کا علم اس سے متعلق بہت قلیل ہے اور ہمارے نزدیک قرآن عزیز کے اس جواب سے بہتر اور حساب کوئی ہمیشہ نہیں سکتا تھا۔ یہ کہ کراس نے وہ نام دروازے بند کر دیئے جو شک اور الحاد کے تیر انسان کے قلب میں آتا رہتے ہیں۔ اسی لئے جب انسان نے پیغام کیا کہ وہ روح کی تعریف کرنے سے فاصلہ ہے تو اس نے اس کی صفات بیان کرنا شروع کر دیں، میک جی طرح اس نے اپنے رب کا ججو میں سراغ شپاپا تو اس کی صفات کو بیان کرنا شروع کر دیا۔

اس نظری تبید سے ہمارا معا یہ واضح کرنا ہے کہ علم النفس کی جو تعریف اس بھل کی جاتی ہے وہ ناہیں ہے اور اس سے کسی طرح بھی مطلب واضح نہیں ہوتا۔ اور زندگی کا نفیاتی میلوں معلوم کرنے کے لئے لازم ہے کہ اول یہ معلوم ہو کہ علم کیا ہے۔ ہم نے جو تعریف الہی سطور بالا میں کی ہے یعنی علم النفس انسانی سیست کی تخلیل کو کہتے ہیں۔ اس کو یہ نظر کھکھرہم زندگی کے نفیاتی میلوں کو جو ہمہ تن افادت سے پڑتے ہیں، پیش کرنا چاہتے ہیں۔ یہ مقالہ حافظہ سے لکھا جا رہا ہے اگر امثال و اقوال میں کہیں ترتیب غلط ہو گئی ہو تو نظر انداز کر دیجئے۔

روح اور حیم | علی دینا میں اس تعلق کا بہت گہرائیاں کیا جا چکا ہے اور ہم کہہ کرے ہیں کہ اس تعلق کا تعلق کو سب سے پہلے واضح کرنے والا شخص ابن رشد (Averroes) تھا۔ جو لعلیے اس وقت تک ہماری بیگانے میں آئے ہیں ہم انہیں اختصار بیان کر دیتے ہیں تاکہ آئندہ صفات کو

سمنے میں آسانی ہو جائے۔

اول وہ نظریہ ہے جس کو میثیریل ازم (Materialism) کہا جاتا ہے۔ میثیریل ازم (Materialist) کہتے ہے کہ وجود (یعنی مادہ) روح پر اثر کرتا ہے اور اس سے حرکات صادق ہوئیں ہیں مثال کے طور پر وہ یہ بات پیش کرتا ہے کہ اگر جسم پر چوت لگ جائے تو ان ان درد محسوس کرتا ہے یہ شعور اس بات کا ثبوت ہے کہ مادہ روح پر اثر کیا۔

دوسری نظریہ آئیڈیل ازم (Idealism) کا ہے جو یہ کہتا ہے کہ ایسا ہر گز نہیں ہوتا بلکہ روح، جسم یعنی مادے پر اثر انداز ہوتی ہے اس کے ثبوت میں جو دلیل پیش کی جاتی ہے وہ یہ ہے کہ جب ہم خوفزدہ ہوتے ہیں یا ادکوئی بُری خبر سنتے ہیں تو فوراً ہمارے دل کی حرکت بڑھ جاتی ہے ملٹ خشک ہو جاتا ہے اور غالباً ہمارا لبڑ پر شر (Blood Pressure) بھی خبر کے مطابق بڑھتا گھستا رہتا ہے جدی طب نے اسٹریل سیکریشن (Internal Secretion) کا نظریہ پیش کر کے اس چیز کو واضح کرنے کی کوشش کی ہے کہ جب ہمارے ذہن پر کسی ایسی خبر یا حالات کا اثر پہنچتا ہے تو ہمارے جسم کے اندر چنڈا یک ایسے غدود (Glands) میں جن سے لعاب (Secretions) پیدا ہو جاتے ہیں اور یہ لعاب (Secretions) جب خون میں مل کر اس کے ساتھ دوڑہ کرتے ہیں تو قلب اور گردنی پہنچ کر مختلف قسم کے اثرات پیدا کرتے ہیں جو ہمیں دل کی حرکت اور دیگر علامات میں نظر آتے ہیں۔

مندرجہ بالا دعویوں نظریے بہت موزوں معلوم ہوتے ہیں مگر حقیقی یہاں تک نہیں جاتی اور ایک قدم لوارکے ہر کران نظریوں کی تردید کر دیتی ہے۔ اور کہتی ہے کہ یہ دعویوں اپنی اپنی جگہ درست ہیں مگر حقیقت یہ ہے کہ یہی صرف روح جسم پر اس نظریے کو ان عققول نے اسٹریل سیکریشن ازم کے پر متوافق اور کسی اس طور پر اثر کرتے رہتے ہیں اور اس نظریے کو ان عققول نے اسٹریل سیکریشن ازم کے نام (Interactionism) سے منسوب کیا ہے۔ اور اس کا تبیخ یہ ہوتا ہے کہ ایک مسلسل حرکت اور جدوجہد لافلئی جسم میں پھر جلتی ہے۔ اس نظریے پر لیکن زبردست اعتراف یہ کیا گیا کہ یہ نامکن ہے لغایہ دی تھی

مادی اشیا پر اثر کر کے حرکت یا قوت (Energy) پیدا کرے۔ حالانکہ قانونِ حفظ قوت (The Law of Conservation of Energy) کے مطابق ہے لازم قرار دیا گیا ہے کہ ہر حالت میں حرکت یا قوت (Energy) پیدا کرنے کے لئے بعض مادی اشیا کا دوسرا مادی اشیا پر اثر نہ ادا ہونا ضروری ہے ورنہ حرکت یا قوت پیدا کرنا ممکن ہے۔

اس صدی میں علم النفس کے اور بھی نہ اہب پیدا ہو گئے ہیں۔ یہ بھی کوئی نئی بات نہیں بتاتے وہی نہیں گی کہ چند مورث اصولی پر غور و فکر کر کے ان کو خدا پسندادیتے ہیں اور جدید ہندیب اور تکون کے مطابق ان کو اپنائیتے ہیں۔

امریکی نہ بہب سیرت (Behanourism) کی تائید کرتا ہے وہ تمام ترزور انسانی حرکات و سکنات پر ہوتا ہے۔ اور کہتے ہے کہ علم النفس مختص انسانی حرکات و سکنات کا علم ہے یہ تعریف ہمارے نظریے سے پہت حد تک لطابی رکھتی ہے اور یہم اسی تعریف کو اختیار کر کے مزید لگنگوں کا چاہتے ہیں۔ دیگر نفسیاتی نہ اہب میں سب سے نایاں ہیں ڈاکٹر فرینڈ (Sigmund Freud) کا نہ اہب دھکائی دیتا ہے۔ ڈاکٹر جنگ (Dr. Jung) اور ڈاکٹر اڈلر (Dr. Adler) کے نہ اہب بھی اسی کی شاخصیں ہیں۔ درمیں اگر ایڈلر، ڈاکٹر فرینڈ ہی کے شاگرد تھے جنہوں نے ان کے نظریات کے ساتھ اختلاف کرتے ہوئے علیحدگی اختیار کر لی اور اپنا اپنا نہ بہب بنایا۔ ان تمام جدید نفسیاتی نہ اہب میں سب سے زیادہ جس نہ بہب میں ہیں نہیں گی کا افلاجی پیلو نظر آتا ہے وہ ڈاکٹر ایڈلر کا نہ بہب ہے اگرچہ ڈاکٹر فرینڈ کے نظر پر تحلیل نفسی (Psychoanalysis) میں بھی کار آمد جزو موجود ہیں۔ تاہم اس کے نظریوں میں اکثریت تک بندیوں کی ہے۔ اور کوئی نئی تحقیق وہ پیش نہیں کرتے۔ ڈاکٹر فرینڈ کا خواجوں کی تعبیر کا نظریہ اس کی (Theory of Sex) کے ساتھ منضبط ہے۔ انسان کے نفسیاتی ارتقا کے سلسلہ پر وہ اسی نظریہ کے ماتحت بحث کرتے ہیں مگر یہ بھی کوئی کوئی اچھوتا نظریہ نہیں۔ اس قسم کے نظریے مدت سے موجود ہیں۔

ابتدا نہیں نے جو نظریہ لاشورت (Theory of The Unconscious)

پیش کیا ہے وہ کسی حد تک مغایر ثابت ہو رہا ہے لیکن وہ بھی جہاں تک اس کا تعلق تحلیلِ نفسی (Psychoanalysis) کے ساتھ ہے ایک تک بنی ہے۔ تحلیلِ نفسی کے عمل کو ہم کسی حد تک عقل طور کا (Common sense) کے ساتھ تشبیہ دے سکتے ہیں۔ مثال کے طور پر سہ ذاکر فراہم کا ایک ادنیٰ تحریر بیان کرتے ہیں جو شخصی سے خالی نہ ہو۔

ایک مرتبہ کا ذکر ہے کہ ذاکر فراہم میں سفر کر رہے تھے اور ان کے ساتھ ایک نوجوان بھی ان کا ہم سفر تھا۔ گنگو کے دھران میں اس نوجوان نے ایک لاطینی محاورے کا لفظ غلط استعمال کر دیا۔ غالباً اسے لاطینی زبان میں اسی ہمارت نہ تھی مگر ذاکر فراہم نے اس غلطی سے اور ہمیں تجویز اخراج کیا۔ چنانچہ ذاکر فراہم نے تجویز پیش کی کہ وہ اس کی تحلیلِ نفسی (Psychoanalysis) کر کے اس کو یہ بتانا چاہتا ہے کہ اس غلطی کی وجہ کیا ہے۔ وہ حقیقت اس سے ذاکر فراہم کا نتیجہ تھا کہ اس نوجوان کے فہریشوری ذہن میں جواہرات موجود ہوں ان کو ظاہر کر کے اس غلطی کی وہ معلوم کر لی جائے۔ ساتھ ہی ذاکر فراہم نے اس نوجوان کا اور یقین دلانے کے لئے اپنے کارڈ پیش کرتے ہوئے اپنا تعارف کر لایا نوجوان بہت خوش ہوا اور اس میں اور زیادہ تجھی پسیا ہو گئی چنانچہ اس نے اپنے آپ کو اس عمل کے لئے ذاکر فراہم کے حوالے کر دیا۔

یہاں یہ بتانا نامناسب نہ ہوگا کہ یہ جو لاطینی زبان کا لفظ اس نے غلط پوچھا تھا تو وہ لفظ کچھ لفظ (psychous) کی مانند تھا۔ چنانچہ ذاکر فراہم نے اپنا عمل Free Association کا شروع کیا۔

یہاں یہ بات بھی گوش گزار کر دینی نامناسب نہ ہوگی کہ ذاکر فراہم کے استاد ذاکر شارک (Charcot) نے جو طریقہ اس عمل کے لئے اول استعمال کیا تھا اس کا نام اس نے (Mental Catharsis) رکھا تھا۔ مگر ذاکر فراہم کو یہ نہ کر دیا پڑا اور ایسا پیش نیاط لئے تھا اسی وجہ سے اس کا نام اس نے (Free Association Method) رکھا۔ غالباً اس کی وجہ یہ تھی کہ اس کا شرک (Mesmerism) کے عمل میں سیمیزم (Charcot)

عوام کے لئے مشکل تھا اسی لئے انہوں نے ایک آسان طریقہ ایجاد کر لیا۔ اس عمل کے متعلق جو شخص کی تحلیلِ نفسی کرنا مقصود ہوتا ہے اسے سانے بھالیا جاتا ہے اور تصور ہے تصور ہے واقعہ پر اس پر سوالات کئے جاتے ہیں جو زیادہ تر اس قسم کے ہوتے ہیں کہ وہ کیا سوچ رہا ہے۔ پھر جو کچھ اس کے ذہن میں ہوتا ہے وہ بلتاں ایمانزدگی سے بتا دیتا ہے۔ پھر ان جوابات کو انداز کر کے ان سے اس کے غیر شعوری ذہن (Subconscious Mind) میں جو کچھ ہوتا ہے اس کو ظاہر ہر کر دیا جاتا ہے۔ یہی وہ ذہن کا حصہ ہے جس میں تمام گذشتہ تجربات محفوظ رہتے ہیں اور مہریں میزدھت کے وقت ان کو برآمد کر لیتے ہیں۔

چنانچہ ڈاکٹر فرائد نے اس نوجوان سے تصور ہے تصور ہے واقعہ کے بعد مندرجہ ذیل سوال کے جسے ہم ایک مکالے کی شکل میں پیش کرتے ہیں۔

ڈاکٹر فرائد:- بتاؤ اس وقت تھا سے ذہن میں کیا خال مgom رہے ہیں؟

نوجوان:- میں اس وقت یہ سوچ رہا تھا کہ ایک باغ میں بھاگا جا رہا ہوں اور میرے پیچے ایک حسین لڑکی روئی ہوئی بھاگتی آبھی ہے۔

ڈاکٹر فرائد:- یہ جو لفظ تم لاطینی زبان کا غلط لپول گئے ہو، ایسا اس کے لگ بھگ تھیں کوئی اور لفظ بھی یاد ہے؟

نوجوان:- ہا۔ (2) Liquor (3) Liquification

ڈاکٹر فرائد:- کچھ دریٹھیکر کر اور ان کے جوابات کو کاغذ پر نقل کرتے ہوئے) اب کیا سوچ رہے ہو؟

نوجوان:- اس وقت مجھے یہ سوچ کادہ میزہ بادا آگیا تھا جاں خون شپڑن جاتا ہے۔

ڈاکٹر فرائد:- کچھ اور دیر کے بعد) اس وقت کیا خال تھا اسے دیا گیا ہے؟

نوجوان:- اس وقت میری آنکھوں کے سامنے لیک کیلئہ رنگوڑا ہوا تھا اور میں اس پر تاریخوں کے نشان دیکھ رہا تھا۔

اس کے بعد ڈاکٹر فرائد نے سوالات کا سلسلہ ہر کو دیا اور کچھ عرصہ کے لئے کاغذ کو لیکر اس میں

محو ہو گئے۔ چند نت کے بعد نوجوان کو غلط کر کے کہنے لگے کیس نے وجہ معلوم کر لی ہے تھا ریاں فلٹی کی۔ اور وہ یہ ہے کہ تھا ری یو کی ایک ایسے مرض میں بنتا ہے جس میں حیثیں کبے قاعدگی کی وجہ سے درد ہوتا ہے اور حی کو (Dysmenorrhea) کہتے ہیں! نوجوان ہن کر ہونک اٹھا لو۔ اُس نے اس حقیقت کا اعتراض کر لیا۔

اب رہی یہ بات کہ ڈاکٹر فرمانڈنے مندرجہ بالا سوال و جواب سے یہ کس طرح اخذ کر لیا تو یہ بات تصور سے خود کے بعد ظاہر ہو جاتی ہے۔ ان جوابات کی تشریح اشاری (Symbolical) ہوتی ہے اور ضروری نہیں کہ جو جواب ہو اس کو اسی طرح سمجھ لیا جائے بلکہ اس سے اور اشارات بھی اخذ کئے جاسکتے ہیں۔ چنانچہ ڈاکٹر فرمانڈنے، عورت، خون، روتا، کینڈر، ان تمام امور کو جمع کر کے پتیجہ نکالا اک اس نوجوان کی بیوی کوئے مرض لاحق تھا اور اس کا اثر اس کے ذہن پر اس قدر تھا کہ اس نے مجبور کیا کہ یہ لفظ غلط ادا ہو۔

یہ واقعہ ایک محملی مثال ہے تخلیلِ نفسی کی جو ڈاکٹر فرمانڈنے غالباً اپنے لکھنے والیں بیان کی ہے۔ میں یہ حافظت سے لکھ رہا ہوں۔ کتاب پاس نہیں ورنہ حوالہ دیتا جاتا۔ اس مثال کو خواہ کسی مگاہ سے دیکھا جائے اس میں بہت حد تک تک بندی نہیں ہے۔ ہم ایسی تشریفات (Symbolical) Interpretation کے لئے کوئی خاص قانون مقرر نہیں کر سکتے۔ ہر چیز کوئی خاص تعبیر کے ساتھ والبستہ کر دینا درست نہیں۔ اگر یہ درست ہے تو کیا پہنچ بندی نہ ہوئی؟۔ ہمارا اس چیز کو بیان کرنے سے مقصد یہ تھا کہ انسانی حرکات و مکنات خواہ وہ جنمائی ہوں پا زبانی، ہر ایک میں معانی پہنچاں ہوئے ہیں۔ جو ایک دینی نظر کئے والا سمجھ جاتا ہے اور ایسی باتوں کی وجہ معلوم کر سکتا ہے خواہ وہ کوئی ہی طریقہ استعمال کرے۔ یہی چیز ترقی کرتے کرتے نفس شناسی اور کشف کی حد تک پہنچ جاتی ہے۔

ہم ایک تسلیم شدہ امر ہے کہ ہر حرکت، ہیاں تک کہ جسم کی ساخت اور چہرے کی بناوٹ بھی چند امور اور جوابات پر تحریر ہوتی ہے۔ اگر یہ درست ہے تو یقیناً یہ وجہ معلوم کی جاسکتی ہے۔ چہرے کی بناوٹ، زندگی کے تجربیات کے ساتھ ساتھ بدلتی رہتی ہے اور اسی طرح انسان کے خالات اس کے

فکری تحریات کے مطابق نشووناپتے رہتے ہیں مگر ابھی تک یہ علم اتنا ترقی نہیں کر گیا کہ عوام اس سے مستفید ہو سکیں۔ ہر شخص کے تحریات کی نوعیت مختلف ہوتی ہے اور ان سے ہی وہ اپنے زندگی کے اصول کو پرکھتا ہے۔

انان کی زندگی میں بہت سے غل کچھ عجیب طرح سے واقع ہو جاتے ہیں جن کو وہ خود محسوس نہیں کرتا مگر بعد میں اس کو ان کا احساس ہونے لگتا ہے لیکن چونکہ یہ افعال خاص تاثرات کے انتہا ہوتے ہیں اس لئے جاری رہتے ہیں تا وقیکہ وہ خود ان کی دجوہات کی تک نہیں جائے یا کوئی ماہر نفیات اس کی نفسی تحلیل (Psychopathology) نہ کرے۔ ایسے افعال نہ صرف جسمانی حرکات و سکتیں میں سرزد ہوتے ہیں بلکہ لغتوں اور تحریریں بھی اکثر دیکھنے میں آتے ہیں۔ ان میں حرکات والغاظ کی نقل کچھ اس طرح ہو جاتی ہے کہ جو افلاطی بال حرکات پیش نظر ہوتے ہیں ان سے بالکل مٹا بھرا حرکات اور افلاط اس تعامل ہوتے ہیں گردن کے معانی اور مقاصد بالکل عکسِ نکل آتے ہیں۔ با اوقات ان میں ایک نزاںیہ رنگ بھی پیدا ہو جاتا ہے۔ اسی طرح تقریریں بھی یہی حال ہوتا ہے۔ اس فعل کو انگریزی زبان میں سپو نر ازم (Spoonerism) کہا جاتا ہے۔ یہ اصطلاح داکٹر سپوزر (Dr. Spooner) کے نام کے ساتھ ایجاد ہے جن کی زندگی اپنے حادثات سے پر ٹھی۔ چند ایک کا یہاں بیان کر دینا بھی سے غالی نہ ہو گا۔

ڈاکٹر سپوزر (Dr. Spooner) کی عادت تھی کہ وہ اپنے کام سے بہت دریکے بعد فارغ ہوتے تھے۔ چنانچہ گھر والپس لوٹتے میں اکثر دریہ ہو جاتی۔ ان کا یہ رویہ ان کی بیوی کو بہت ناگوار لگزتا۔ اور اکثر ان کی اسی بات پر ناراضی تھی۔ گویا یہ تنازع ہر روز جاری رہتا۔ ڈاکٹر سپوزر کا یہ قاعدہ تھا کہ جب گھر کو کام سے فارغ ہو کر والپس لوٹتے تو موڑ سے اتر کر وہ لندٹے میں آتے اور اپنی بُوپی کھوٹی پر لٹکا دیتے اور ھپڑی پاس ہی ایک کونسے میں کھڑی کر دیتے۔ ایک روز ڈاکٹر صاحب کو معمول سے زیادہ دریہ ہو گئی اور اپ بہت گھر اگے کلچن خوب گت بنتے گی۔ چنانچہ اسی خال میں گھر پہنچنے اور اسلاہ کیا کہ آج چکے سے موڑ دوسری جگہ کھڑی کرول گا اور اس سے وطنٹے میں داخل ہو جاؤں گا جب وہ وطنٹے میں پہنچ تو حب معمول ان کی بیوی نظر نہ تھی۔ اس بات کو دیکھ کر وہ اور گھر لئے

اوہان کی پریشانی بڑھ گئی چنانچہ اس گھبراہت میں جلدی سے انہوں نے چھڑی کو بجائے فپی کے کھوئی پر شکا دیا اور خود بجائے چھڑی کے جا کر کرنے میں کھڑے ہو گئے ابہت عرصہ یوں ہی کھڑے رہنے کے بعد ان کی بیوی باہر نکلی اور اس نے یہ ماجرا دیکھا تو بیساختہ ہنس پڑی۔

اسی طرح تقریب میں بھی یہ چیز اکثر ملتی ہے۔ انگریزی کی ایک دلچسپ مثال یوں ہے کہ ایک صاحب تقریر کرنے کھڑے ہوئے اور ان کی تقریر اس فقرے سے شروع ہوتی تھی On this Auspicious occasion بجائے اس کے جب آپ نے تقریر شروع کی تو فرمایا On this Suspicious occasion ہر شبے میں ملتی ہی رہتی ہیں۔ اس اصطلاح کو اور ناموں سے بھی واضح کیا جا سکتا ہے۔ مثلاً Maladjustments یا Apropism کی وجہات تحلیل نفسی (Psychoanalysis) کے عمل سے معلوم کر لی جا سکتیں اور اسی طرح ان کا علاج بھی ممکن ہے۔

میں اپنے موضوع سے دو نکلا جا رہا ہوں لیکن ان امثال کا بیان کو دینا بھی مزدیسی تھا تاکہ اس امر پر زور دیا جائے کہ کس طرح ذہن پر تجربات اٹکرتے ہیں اور کن کن شکلوں میں وہ نمودار ہوتے ہیں۔ یہ تجربات اور اثرات انسان کے غیر شوری ذہن میں جا کر بیٹھ جاتے ہیں اور ایک اجھاؤ (Complex) پیدا کر دیتے ہیں۔

ڈاکٹر ایڈر کا جب ڈاکٹر فرانس کے ساتھ اختلاف واقع ہوا تو انہوں نے اپنے ایک نیا ذہب افشار کیا جس کا نام انہوں نے individual psychology اور کہا۔ اس کی رو سے وہ یہ ثابت کرتے ہیں کہ انسانی حرکات اور عادات بچپن کے تجربات اور ذہنی تاثرات کا تیجہ ہوتے ہیں۔ جوں جوں عمر پڑتی ہے تو جس جس باحول سے انسان ہو گزرتا ہے وہ اپنا اپنا اثر پیدا کرتے رہتے ہیں اور ان اثرات کے مطابق اس کی زندگی نشوونما پاتی رہتی ہے۔ اس کی تفصیل بہت بیسی ہے تاہم جستہ جست اگر ان نظریات کی تشریح کر دی جائے تو یہ موضوع بسختی میں آسانی رہے گ۔

ڈاکٹر ایڈر کا بیان ہے کہ بچہ پیدا ہوتے ہی اپنے گرونوواح سے متاثر ہونا شرف ہو جاتا ہے اور اول اول جزویات اس پر اثر کرتے ہیں وہ والدین اور بھن بھائیوں کے تعلقات ہوتے ہیں۔ ان اولین اثرات کو وہ خاندانی اثرات (Family Influences) کا نام دیتے ہیں۔ اس نظریہ میں بہت سے امور داخل ہیں۔ اول یہ کہ بچہ اکھوتا ہے یا اس کے اور بھن بھائیوں میں اگر اکھوتا ہے تو یقیناً لاڑلا ہوگا اور اس کی زندگی ویسی ہی ہوگی جو لاڑلے بھوک کی ہوتی ہے۔ یعنی صدری طبیعت، سست، خود کام نہ کرنے والا، بلکہ ہر کام کے لئے دوسرے کا منتظر کر وہ اس کا کام کر دیں وغیرہ وغیرہ۔ اگر اس کا کوئی بڑا بھائی ہے تو وہ بہت جدوجہد والا ہو گا اور یہیشہ اس تک میں رہے گا کہ بہرے بھائی سے آگے نکل جائے یا اس نے ہوتا ہے کہ اس کو اس بات کا شکور ہوتا ہے کہ وہ چھوٹا ہو گرے کی وہ دوسرے طریقوں سے پوری کرنا چاہتا ہے۔ اس کے بعد اس کے والدین کا آپس میں اور اس کا ساتھ تعلق بھی بہت حد تک اٹر کرتا ہے۔ والدین کے باہمی تنازع اس کے ذہن پر بہت جلد اثر انداز ہوتے ہیں۔ بچہ اگر اڑکا ہے تو وہ ماں سے زیادہ محبت کرے گا اور باپ سے کم اور اگر اڑکا ہے تو باپ سے زیادہ پیار کرے گی۔ یہ ایک قدرتی اور نفیاتی فعل ہے جس کی تصدیق تجربہ بھی کرتا ہے۔ اس کے بعد وہ جب اور بڑا ہو گا تو اپنی جماعتی حالت کا جائزہ لیگا اور گھر کے بیرونی ماحول سے متاثر ہو گا۔ اگر وہ خوش شکل اور تقدار ہے تو وہ اپنے میں کوئی کمی محسوس نہیں کرے گا اہم اس میں کمی طریح کا Complex پیدا نہیں ہو سکتا۔ اگر قد و قوامت میں چھوٹا اور صحت میں کمزور ہو گا تو اس کو اس بات کا احساس ہو جائے گا کہ اس میں ایک کمی موجود ہے اور وہ احساس کرتی۔ وہ تو ایک Inferiority Complex کا شکار ہو جائے گا۔ وہ اس کمی کو دوسرے طریقوں سے پوری کرنا چاہے گا اور اس کو شکش اور جدوجہد میں اپنے ساتھیوں سے آگے نکل جائے گا۔ چنانچہ دنیا میں جس قدر بھی آرے آدمی گزرے ہیں یا موجود ہیں ان میں اکثریت پست قدوالوں کی تھی مثلاً لیونارڈو ڈا وینچی... Leonardo da Vinci اور نپولین (Napoleon)!

ڈاکٹر ایڈر زندگی کی کامیابی کا انعام احساس کتری یعنی Inferiority Complex

پرستخت ہیں۔ وہ کہتے ہیں نفیاتی دنیا میں (Supriority Complex) کوئی چیز نہیں۔ درحقیقت جو کچھ ہے وہ یہ مقداری ہی ہے۔ یہ جو تم دیکھتے ہیں کہ ایک آدمی ٹرا بتا ہے اور اپنے آپ کو اس طرح ظاہر کرتا ہے جیسے وہ عوام سے بالاتر ہے تو اس میں ظاہریت ہوتی ہے جو محض ان کی بناوٹ ہوتی ہے ہم اس کو (Supriority Complex) نہیں کہہ سکتے درحقیقت ایسا شخص اپنی خامیوں کا احساس کر دیتا ہے اور وہ یہ بھی جانتا ہے کہ دوسرے بھی میرے متعلق یہ جانتے ہیں۔ ان کمزوریوں کو چھپانے کے لئے وہ بیان کر دکھاتا ہے۔

ڈاکٹر ایڈلر اس یہ مقداری کو زندگی میں ترقی کا درود مدار سمجھتے ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ جب تک اس کا احساس انسان کو نہ ہو گا وہ ترقی نہیں کر سکتا۔ البتہ کچھ عقلمند لوگ ایسے ضرور ہوتے ہیں جو اپنی کمزوریوں کا ہمازداری کے ساتھ اپنے دل میں اعتراف کر لیتے ہیں اور بھر خاموشی کے ساتھ اپنے آپ کو سدھارنے کی کوشش کرتے ہیں۔ مگر ان کی زندگی میں ایک نا ایک وقت ایسا آتا ہے جب وہ اس مرحلے سے گزرتے ہیں۔ مگر ایسے لوگوں کو جلد اس بات کا شعور ہو جاتا ہے اور پھر ان کی زندگی میں مسلسل سکون اور طمیان پیدا ہو جاتا ہے وہ اپنے آپ کو سمجھنے لگ جاتے ہیں اور اپنے کام میں مگر رہتے ہیں۔ اور اس قسم کے Complex کو نزدیک ہیں پہنچنے دیتے۔

اس کے بعد ڈاکٹر ایڈلر انسان کی مختلف حرکات کا علیحدہ علیحدہ جائزہ لیتے ہیں ان کا بیان بھی بہت تفصیل چاہتا ہے مگر تم اس کا خلاصہ پیش کرتے ہیں۔

پیشتر اس کے کہم یہ بیان شروع کریں مناسب معلوم ہوتا ہے کہ قرآن کریم کی ایک آیت کی طرف توجہ منیوں کو کوادی جائے جس میں اس پہلوکی طرف اشارہ ہے۔ درحقیقت اس ایک آیت میں وہ تمام لذانیات آجائے ہیں جو یہ مقداری کی وجہ سے نتائج پیدا کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے

وَلَا تَمْشِ فِي الْأَرْضِ مَرَحَّاً

إِنَّمَا تَنْهَىٰ عَنِ الْمُحْرَمَاتِ

كَلِمَاتِ اللّٰهِ مُطْوَلَةً

کی بلندی تک پہنچ سکتے ہو۔

اس آیت کریمہ میں تمام علم النعمات کا پنجرہ موجود ہے۔ اور تمام نظریے اسی ایک آیت کے گرد گھوستے ہیں۔ قرآن کریم فروتنی اور انساری کا سبق دیتا ہے اور غور کو شد بالآخر تاچا ہتا ہے۔ یہ اسی لئے ہے کہ جب یعنی مقداری حد سے زیادہ بڑھ جائے تو وہ غور اور تکمیل کی شکل اختیار کر جاتی ہے۔ اور اس کے نتائج معلوم۔

ڈاکٹر ایڈل رسان کی علیحدہ علیحدہ حرکات کو اس طرح تقسیم کرتے ہیں مثلاً وضع قطع۔ چال ڈھال، بودو باش لشست و بیغاست وغیرہ۔ ان ہیں ہر ایک میں وہ علامات پاتے ہیں جو یعنی مقدار کی وجہ سے پیدا ہو جاتی ہیں اور ان کی باقاعدہ تخلیل کرتے ہیں۔ ان تمام حرکات میں وہ انسان کی طبیعت اور فطرت جس پر باحول نے اس کو تذہالا ہے اس کی جملک دیکھتے ہیں۔ مثلاً کاش مشاہدہ میں آیا ہے کہ سپت قرآن پنجوں پر چلے کا بڑا عادی ہوتا ہے یعنی وہ غیر شعوری طور پر پانی ملہا ہی بڑھا کر کھاتا ہے یا اگر دوسروں کے ساتھ کسی کمرے میں ہوگا تو جانے کری کے جہاں اور یہی ہیں وہ بلندی تلاش کرے گا اگر کوئی میرزاں ہوگی تو اس پر بیٹھ جائے گا۔ یہ حقیقتیں ہیں جو ہم روزمرہ مشاہدہ کرتے ہیں۔ ان حرکات کی دجوہات غیر شعوری ذہن میں موجود ہوتی ہیں جن کا احساس ہر وقت ایسے انسان کو رہتا ہے اور پھر وہ اس کمی کو پورا کرنے کی کوشش کرتا رہتا ہے ان تمام حرکات کا بغور مطابعہ کر کے ڈاکٹر ایڈل رسان بات کا دفتر کرتے ہیں کہ وہ ان کی دجوہات معلوم کر سکتے ہیں۔ ڈاکٹر فرانڈ کی طرح انہوں نے جس لفظی *Should* پر ہمیت کم نزد دیا ہے ان کا زیادہ زور یعنی مقداری ہی پڑھے جس کو وہ تسلیگی کا لازمہ سمجھتے ہیں۔ اپنی کتاب - *Wheat to you.* میں وہ اس یعنی مقداری کو ایک ہمایت دلچسپ بیان سے واضح کرتے ہیں۔

موصوف فرما تے ہیں کم ایک دفعہ ایک عورت اپنے تین بڑکوں کو لیکر جرمیا گھر گئی۔ سب سے بڑے بڑکے کی عمر دس سال تھی میں سے چھوٹے کی جو سال اور سب سے چھوٹا جو تھا تو وہ چار سال کا تھا۔ جب وہ شیر کے پھرے کے سامنے پہنچے تو ان میں سے ایک نے شیر کے پھرے کے اندر پھر

پھیک دیا۔ تپھر کا اندر جانا تھا کہ شیر نے سلاخوں پر چلانگ لگائی اور دھاڑنے لگا۔ اب بچوں کی کیفیت ملاحظہ ہو۔ سب سے ڈالڑ کامیں سے کہنے لگا کہ تم ذرا بیاں مٹھو میں جا کر اس کو سمجھنا ہوں دریا نہ لڑ کا جو تھا وہ ماں سے بولا کہ مجھے اور تپھر دو میں اس کو ابھی سیدھا کرتا ہوں۔ سب سے چھوٹا جو تھا تو ماں سے کہنے لگا کہ مجھے اس کی شکل پسند نہیں مجھے گھر لے چلو۔

ڈاکٹر ایڈران بچوں کے بیانوں میں بیچ مقداری کی جملک پاتے ہیں جو عمر کے لحاظ سے ہر ایک میں مختلف احساس کا درجہ رکھتی ہے ان سب کو اس بات کا احساس ہے کہ شیر طاقت اور خوفناک جہاں ہے مگر یہ بچے اس کمزوری کو مانتے کئے تیار نہیں تھے غیر شوری طور پر وہ یہ بھی جانتے تھے کہ وہ بہتے ہیں اور شیر کا مقابله نہیں کر سکتے۔ مگر جب انہوں نے شیر کی حرکت پر اٹھاڑتھاں کیا تو کسی ایک نے بھی اس کی طاقت کا اعتراف کرتا نہ چاہا۔ بلکہ اس کے بالکل برعکس پہی نظاہر کیا کہ یہ کیا معمولی ہی چیز ہے ہم اس کا مقابلہ کر سکتے ہیں۔ سب سے چھوٹے بچے نے جس کی عراجمی چار سال ہی کی تھی یہ کہکر کہاں اس کو گھر لے چلے کون کہ شیر کی شکل اس کو پسند نہیں، انہمار غرفت کیا تو شیر کو ایک معمولی چیز بتا دیا۔ اس نے بھی خیر کو طاقت اور خوفناک کہہ پسند نہیں کیا۔ اسی مثال میں ڈاکٹر ایڈران نے تین قسم کی بیچ مقداری بیان کر دی ہے جو اکثر دیکھنے میں آتی ہے۔

ہمارے تزدیک پر نظر یہ بیچ مقداری بہت دل لگاتا ہے اور اس میں بہت سی حقیقتیں نہیں ہیں۔ اکثر لوگ اس نظریے سے اتفاق نہیں کریں گے اور اسے قبول کرنے میں بہت پس وہیں کریں گے مگر یہ انسانی نظرت کا خاصہ ہے کہ وہ حقیقت سے انکار کرتا ہے اور اپنی کمزوریاں چھپانے کی کوشش کرتا ہے۔ علامہ اقبال کا ارشاد ہے۔

کبون گرفتا ٹلسیم بیچ مقداری ہے تو  
دکیے تو پو شیدہ تھے میں شوکت طوفان بھی بے کا

ہم اس حقیقت سے نا آٹا ہیں جو ہمارے انہوں پر شیدہ ہے اور اس کی محض وجہ یہی ہے کہ بیچ مقداری کا شکار ہو کر یہم اپنے آپ کو دھوکہ دیتے ہیں اور اپنی مخفی قوتوں کو نشوونا نہیں دے سکتے

اگلے ان شے سمجھے تو اس کا لازمی تیجہ یہ ہوتا ہے کہ وہ یعنی مقدار کی ہیں مستقل طور پر پھیل جانا ہے اسے انگریزی میں Fixation کہتے ہیں اور اس کے نتائج Obsession اور Splitting of the self یا Dissociation of Consciousness ہیں نہ وار ہوتے ہیں، یہ تمام نیبات خود ایک مستقل موصوع ہیں مگر ہم ان کی تفصیل میں جانا نہیں چاہتے۔

دنیا میں جس قدر اختلافات موجود ہیں ان میں اکثریت ایسی ہے جو افراد کی یعنی مقداری پر قائم ہے۔ اکثر علماء کا اختلاف بھی اسی وجہ سے ہے۔ ہر انسان کو خواہ وہ اس حقیقت کا اعتراف کرے یا نہ، اس بات کا احساس ہوتا ہے کہ ایک شخص اس سے برتہ ہے اور زیادہ شہرت حاصل کر گیا۔ اسکی ثابتیت ہم میں ایسیوں کی ہے جو اپنی فطری کمزوری اور یعنی مقداری کی وجہ سے اس کو پسند نہیں کرتے اور اس کو کوئی سلسلہ میں لے رہتے ہیں کہ اس کو بینچا و کھایا جائے ماس سے اصل میں پر مقصود نہیں ہوتا کہ واقعی ہمارا شخص لوگوں کی نگاہوں میں گرجائے گا بلکہ مدعا یہ ہوتا ہے کہ اسے جھوٹا لٹا ہر کر کے اپنے آپ کو بڑاتیا جائے۔ یعنی یعنی مقداری ہے جو غیر شوری طور پر کام کرتی رہتی ہے لیکن جو شخص (اور ایسے اشخاص بھی دنیا میں موجود ہیں) زندگی کے ان اصولوں کو جانتا ہے وہ کیسیوں اختیارات کے اطمینان سے زندگی بس کرتا ہے اور دنیا کے بڑا بھلا کہنے پر کان نہیں دھرتا۔ وہ خاموشی سے سب کچھ سُن لیتا ہے مگر کسی کے خلاف نہ باندھنے کو ملنا پسند کرتا۔ میں یہ ایک علامت ہے عقلمندوں کی اور اس سے ان کی شناخت ہم کر سکتے ہیں۔ یہ لوگ مطمئن ہوتے ہیں کہ ان میں جو کمزوریاں ہیں وہ انھیں خوب جانتے ہیں اور خاموشی سے انھیں سردار نہ میں لے رہتے ہیں۔ افراد کو چھپوڑ کر افواہ کا بھی یہی حال ہے۔ یہ جنگ و جدال جو ہم دیکھتے ہیں تو یہ بھی یعنی مقداری ہی پر ملکھر ہے۔

اسی طرح ایک قوم جو ترقی کرنے کے بعد سب کچھ کھو دیتی ہے تو وہ اس کمزوری اور کمی کو مسوس کرتی ہے۔ یہ بات نہیں کہ اس کو اس کا شعور نہیں ہوتا مگر جب بھی اس سے کہا جاتا ہے کہ تم اپنے آپ کو سُردار نہ کی کو شش کرو تو وہ لڑنے پر آمادہ ہو جاتی ہے کیونکہ اس میں اتنی اخلاقی

قوت ہی بالی نہیں ہوتی گوہ اپنی مزوریوں کا اعتراف کرے۔ یہ حصہ بھی ہیچ مقداری کی سب سے بڑی علامت ہے۔ آپ نے دیکھا ہو گا کہ ایک دلیر آدمی ہبت کم غصے میں آتا ہے جیسے ناتوان اور کمزور آدمی ہی غصہ کرتا ہے۔ ایسی اقوام اپنے ماضی پر نازار ہوتی ہیں اور فخر کرتی ہیں کہ

”پرہیم سلطان بودا“

اب ہم اس ہیچ مقداری ہی کے پہلو کو لیکر دیکھتے ہیں کہ ہماری زندگیوں میں کس طرح مفید نتائج پیدا کر سکتی ہے۔

سب سے پہلی بات جس پر انسان کو غور و فکر کرنا چاہئے وہ یہ ہے کہ وہ اپنی ہر حرکت اور فعل سے پہلے اس بات کا اندازہ لگائے کہ وہ کیوں یہ کام کرنا چاہتا ہے۔ کیا اس میں ہیچ مقداری کا تواہ تھا نہیں؟ اگر صرف اسی ایک پہلو پر عمل کیا جائے تو انسان کی زندگی میں ایک اخلاقی صبغت پیدا ہو جائے گا ورنہ اگر وہ بعض و عملناہ اور حسد کی بنابر کوئی حرکت کرے گا تو اس کے ذہن میں لیقینی طور پر ایک اختلاط اور تنبذب پیدا ہو جائے گا۔ اور اگر وہ مطلع ہو کر اپنے مقصد کی طرف یا ٹھیکے گا تو اس کے دل میں کسی قسم کا شک شہ نہیں رہے گا۔ اسی طرح جب اس کے پاس کوئی شخص آئے تو پیشتر اس کے کوہ اس کی بات پر دھیان دے اُسے چاہئے کہ فوری طور پر وہ اس بات کا اندازہ لگائے کہ اس شخص کے آنے کا مقصد کیا ہے اگر وہ اس کی فطرت سے واقع ہے تو اس کو یہ سمجھنے میں مشکل نہیں ہوگی اور وہ فوراً اس کے دعا کی تھے تک پہنچ جائے گا۔ آخر یہ بات واضح ہو چکی ہے کہ کوئی فعل سر زد نہیں ہو سکتا جب تک اس کی ایک خاص وجہ نہ ہو۔ یہاں کہ ایک درخت کا پتہ بھی بغیر ہوا کے جھونک کے یا اس کی ہبھی ہلانے کے نہیں ہلتا تو جب اس شخص کے آنے کا حقیقی مقصد ہم کو معلوم ہو گیا تو پھر اس کی آمد کی اہمیت معلوم کرنے میں کوئی دشواری کا نہیں رہتی۔

معلوم ہونا چاہئے کہ اس دنیا میں جیسی تدریباً واث ہے تمام ظاہریت ہے اور اُنہیں ہیچ مقداری کا پیش خیہ ہے۔ بناً و تکار حسینوں کی ایجاد نہیں بلکہ مدد صورتوں کی اخڑائی ہے کیونکہ وہ حسینوں کی بھی جیں بننا چاہتے ہیں۔ اصلیت ہر حالت میں اصلیت ہی رہتی ہے چبپ نہیں ملتی۔

ہم نے مقالے کے شروع میں ذکر کیا تھا کہ جدید سکالوجی میں هزیر اضافہ کوئی اتنا نہیں ہے۔ بلکہ وہی پورا نے نظریے نئی زبان کا جامہ پہن کر سامنے آ رہے ہیں ہمیں علم النیات کے موجودہ نظریوں کے متعلق علمائے اسلام کی کتابوں میں جا بجا ہی باقی مغلوق رنگوں میں ملتی ہیں۔ اگر انہوں نے ڈاکٹر فراہم کے بعض نظریوں کو جا خلائق سطح سے گرے ہوئے ہیں تو کہ دیا ہے تو وہ اس زمانے اور تہذیب کی بنابر تھا ورنہ کوئی نئی بات نہیں جو ڈاکٹر فراہم میں کرتا۔ ہمارے نقیہوں سے یہ بات چیزی ہوئی ہے کہ رسول کیم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس شخص کے متعلق فیصلہ فرمایا ہے جو اپنے باپ کی بیوی کے ساتھ نکاح کرے۔ ابن ابی کنک کی کتاب الصحاہیں یہ درج کیا گیا ہے کہ خالد ابن ابی کریم نے معاویہ بن قرہ سے اور انہوں نے اپنے والدے روایت کیا ہے کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ان کے والدینی معاویہ کے والد کو ایک شخص کی طرف روانہ کیا۔ جس نے اپنے باپ کی بیوی سے نکاح کیا تھا کہ اس کی گردن اڑا کر لے آئے۔

اس حدیث سے اگرچہ باب کی بیوی حقیقی ماں ثابت نہیں تاہم اسے والدہ کا رتبہ ضرور حاصل ہے اور ڈاکٹر فراہم کے Complex Oedipus میں حقیقی والدہ کا ذکر ہے مگر وہاں اُس کی اہمیت اس لئے کم ہو جاتی ہے کہ ماں کو بچے سے جدا ہوئے عرصہ دراز ہو گیا جکہ بچے غالباً ایک دو سال کا تھا۔ پھر جب وہ جوانی کے وقت اپنی ماں سے ملتا ہے تو اس پر عاشق ہو جاتا ہے اور اس کو یہ لیتا ہے۔ اس قسم کے امور علماء اسلام نے نہ نہیں دیا ہے بلکہ یہ تمام امر اخلاق سے مگر سوئے تصور کئے جاسکتے ہیں اور دوسرے کے ایسے نظریوں کا زندگی میں کوئی مفید مقصود نہیں۔

تام کی تمام احادیث علم النیات سے بھر کیا ہے ہیں اگر ڈاکٹر فراہم میں سے بعضوں کا مطالعہ کرتے تو شک کی گنجائش نہیں کہ وہ اپنی Individual psychology کو وہاں پاک رکھنے کی بندگی ہے۔ میں چنان لیک کی مثالیں یہاں دیتے ہوں۔ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ نے ان میں سے بعضوں پر فیضیاتی رنگ میں بحث کی ہے۔ اجیاد العلوم میں ایک جگہ فرماتے ہیں کہ

ایک شخص رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا کہ چل کر میرا نکاح پڑھا دیجئے۔ آپ نے فرمایا کیا تم نے لڑکی کو دیکھ لیا ہے؟ اس شخص نے عرض کیا کہ نہیں۔ تب آپ نے فرمایا کہ چلے دیکھ لوتا کہ تمہارے دل میں اُنس پیدا ہو جائے۔ امام غزالی اس کی تشرع تہایت تحقیق اور فیضیاتی پہلو سے کرتے ہیں کہ جدید رشک کا لوجی بھی شرمندہ رہ جاتی ہے۔

ایک اور جگہ اصولوں نے ایک اور حدیث بیان کی ہے کہ اپنے عزیز واقارب میں شادی مت کرو کیونکہ اس سے ضعیف اولاد پیدا ہوتی ہے۔ اللہ اکبر۔ <sup>لہ</sup> داکٹر فرانڈ کی نام۔ Sexual Psychology اس پر فدا کی جا سکتی ہے۔ بیسویں صدی میں ہاہرین سائنس عزیز واقارب میں شادی Intermarriage کے خلاف لکھ رہے ہیں اور مختلف دجوہات بیان کرتے ہیں۔ مثلاً اگر ایک خاندان میں ایک بیماری ہوتی وہ بستور نہ لے بعد نسل ہلی جاتی ہے۔ مگر ذرا وجہ ملاحظہ کیجئے۔ جو امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی دور رس نگاہ بتاتی ہے۔ فرماتے ہیں کہ اس کی وجہ یہ ہے کہ رشتمداری میں ایک حجاب باتی رہ جاتا ہے اگرچہ شادی بھی ہو جاتی ہے اور اس حجاب کی وجہ سے شہوت مکمل طور پر نہیں آتی جس سے آدمی کی ذہنی کیفیت اور بیت حد تک عورت کی بھی ذہنی کیفیت اس طرح ہو جاتی ہے کہ اگر ایسی حالت میں جماع کیا جائے تو جونطفہ قرار پائے گا وہ کمزور ہو گا۔

آج کل امریکہ میں ایک مذہب جو حركات و سکنات کا نظریہ رکھتا ہے یعنی .....  
Behaviourism کا۔ وہ اس تجھر میں بہت حد تک کامیاب ہو چکا ہے کہ جماع کے وقت کو لے کر بچے کی پیدائش تک کے عرصہ میں وہ باپ اور ماں پر چنانچہ ایک یا توں کا تحریر کر دے جو *Conditioning* (Suggestion) جس طبیعت کا بچہ چاہیں پیدا کر سکتے ہیں۔ درحقیقت یہ ناممکن معلوم نہیں ہوتا کیونکہ انسانی ذہن پر ایک خاص طریقے سے اگر یا قاعدہ اثر دلا جائے تو خاطر خواہ انجام حاصل ہو جاتا ہے۔ اچھے بھلے

لہ امام غزالی رحمۃ اللہ علیہ کی ہر نقل کردہ روایت کو صحیح حدیث نہ سمجھتا چاہے۔ اس باپ میں ان کا نہیں صوفیانے کرام کا ساہے۔ (درمان)

انسان کو آپ پاگل کہتے ہیں اور کچھ عرصہ تک اس کو کہتے رہتے تو وہ ضرور ایک وقت پاگل ہو جائیگا مقصود ہر اتنا ہے کہ اس کے ذہن میں ہی نصف خیال پیدا کر دیا جائے بلکہ اس کو تین بھی کر دیا جائے۔ عورت کے ذہن پر اثر جو ہو گا وہ ہمیشہ رحم پر اثر کر گا اور رحم کی حرکت نظر پر اثر کرے گی۔

بہر حال اگر یہ سب کچھ درست ہے تو یہی حقیقت آج سے ساڑھے تیرہ سو سال پہلے واضح ہو چکی تھی۔ ابو علی سینا اپنی تصنیف کتاب النفس میں اس فہم کے نظریے پیش کرتے ہیں کہ عقل ہنگ رہ جاتی ہے۔ یہی نظریے آج بھراز سرفوتاہہ ہو رہے ہیں۔ فرق صرف اتنا ہے کہ وہ علوم جو فارسی اور عربی میں موجود ہے اب انگریزی، جرمن اور فرنچ میں منتقل ہو رہے ہیں اور عوام چونکہ ان زبانوں سے آشنا نہیں، ہماری حالت مختل ایک جاہل کی ہے جو حملکی نئی بات سن کر چونکہ احتلاہ ہے اور وہ نہیں جانتا کہ اس میں نئی بات کوئی نہیں آپ کے کوئی حدیث ایسی نہیں ملے گی جس میں زندگی کے نفیاتی پہلو ایک افادت نہ رکھتے ہوں۔ ایک چھوٹی سی حدیث اور اس وقت بیان کی گئی ہے جو اسی موضوع سے متعلق ہے اور وہ یہ ہے کہ جب بیزان کے گھر جاؤ تو جس طرف سے کھانا آتا ہے اس طرف پیچھے کر کے بیشو، مباراک گھر میں ملازم نہ ہو اور گھر کی عورتیں بھی کھانا برداشتی ہوں اور شاید تمہاری نظر ٹھہر جائے۔ ان احادیث میں کس بلا کام طالع ہے انسانی نفیات کے متعلق قدم قدم پر Complexes کو روک دیا گیا ہے اور ایک ایسی صاف راہ بتا دی گئی ہے جو زندگی کے لئے بہت آسان ہے۔

کمالِ حسن تری راہ گذر کو کیا کہئے!

اس قسم کی بے انہما مثالیں دی جا سکتی ہیں جن سے واضح کیا جاسکتا ہے کہ جس طبع و اکابر ایڈرنس اپنی Individual psychology کو مختلف جنیات میں تعمیم کر دیا ہے اسی طرح رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے فرمان میں مختلف ابواب میں مشتمل ہو چکے ہیں اور ہر اب ایک منتقل نفیاتی پہلو رکھتا ہے۔ القصہ بطبعہ علم النفیات کا افادی پہلوں میں ہی ہے کہ وہ اپنے آپ کو سمجھنے کی کوشش کرے اور انہی کم و بیش کی اعتراف کرے ہے۔ ایمان بلاش زندگی برکرے اور ہر قرم کی ظاہریت اور باوٹ کر کے۔ احادیث کا یہ نفیاتی پہلو عوام کی نگاہوں کو پوشیدہ ہے۔ ہم کامل تین کے ساتھ کہہ سکتے ہیں کہ زندگی کے کم پہلو پر بھی اس قسم نہیں ڈالی گئی جنی روشنی میں احادیث میں ملتی ہے۔ سب سے بڑی چیز یہی ہے کہ انسان اپنے آپ کو اپنے نگاہ اصلی میں جھاپنے۔ شاید اسی لئے کہا گیا ہے من عرف نفس نہ فقد ہو رہ۔ تو پھر حسن شاپنگ پھان کے بعد اپنے بیب کو پھان پا یا تو کیا ہی بڑی پھان ہے وہ۔

## مولانا ناؤتوی سرسید کی نظر میں

از خاپ سید محبوب صاحب رضوی، دارالعلوم ہریوند

حضرت مولانا محمد قاسم ناؤتویؒ کی وفات پر سرید نے "علی گڑہ انسٹیٹیوٹ گزٹ" کی اشاعت مورخ ۲۴ اپریل ۱۹۵۸ء میں ایک مضمون لکھا تھا۔ اس مضمون میں حضرت ناؤتویؒ کے متعلق سرید نے اپنے تاثرات کا جن العاظیں انہیار کیا ہے وہ معاصرہ چنک سے مبراسونے کے علاوہ حضرت ناؤتویؒ کے علم و عمل اور صلاح و تقویٰ کا جو مقام متعین کرتے ہیں اس کے متعلق یہ کہا ہے جانہیں ہو گا کہ وہ عقیدت مذکورہ جذبات کے غلوٰ سے قطعاً پاک ہیں۔

کسی ایسے شخص کا اپنے کسی ایسے معاصر کے بارے میں انہیار رائے کرنا جو اس شخص کے عقائد و افکار اور روحیات سے شدید اختلاف رکھتا ہو ظاہر ہے کہ کس بے لال چیزیں کا حامل ہوں گا ہے، یہ حضرات ایک دوسرے کو ذاتی چیزیں سے کس نظر سے دیکھتے ہیں اس کا اندازہ تصفیۃ العقائد کی اس مرسلت سے ہو سکتا ہے جو ان حضرات کے مابین ہوئی ہے، اس مرسلت میں سرید اپنے ایک دوست (مشیٰ محمد عارف صاحب) کو خط میں لکھتے ہیں کہ:-

۰۰ اگر خاپ مولوی محمد قاسم صاحب تشریف لاویں تو میری سعادت ہے میں اُن کی

کفشن برداری کو اپنا فخر سمجھوں گا۔ ملے

متذکرہ مکتوب کے جواب میں سرید کے ان ہی دوست کو حضرت ناؤتویؒ نے تحریر فرمایا تھا کہ:-

لہ تصفیۃ العقائد م ۲ مکتوب سرید نام مشیٰ محمد عارف۔

ہاں اس میں کچھ ٹک نہیں کئی مُنانی سید صاحب (سریم) کی الہ العزیزی احمد بن حنبل  
الہی اسلام کا معتقد ہوں اور اس وجہ سے مسلم کی نسبت انہا رحمت کروں تو جلے  
مگر اتنا یا اس سے زیادہ ان کے فراد عقائد کو سُن کر ان کا شاکی اور ان کی طرف  
سے رنجیدہ خاطر ہوں ۹۷

اس مختصر تقریب کے بعد سریم کا مذکورہ صدر مضمون درج ذیل ہے:-

۹۸ اخوت ہے کہ خاب مکروح (حضرت مولانا محمد قاسم ناولوی) نے ہماری بیوی کو  
ضيق النفس کی بیماری سے بقایا دیوبند استقال فرمایا، زبان بہتوں کو روپا ہے اور آئندہ بھی بہتوں  
کو روپا گیا، لیکن ایسے شخص کے لئے روتاجس کے بعد کوئی اس کا جانشین نظر آوے نہیں رکھ  
اور غم اور راسیں کا بیاعث ہوتا ہے۔ ایک زبان تھا کہ دلی کے علاجیں سے بعض لوگ جیسے کہ اپنے  
علم فضل اور تقویٰ اور درع میں معروف اور شہرت ہے دیسی ہی نیک فرازی اور سادہ و صاف اور مکینی  
یں بھی بے شل تھے، لوگوں کو خیال تھا کہ بعد خاب مولوی محمد احمد صاحب کے کوئی شخص ان کی مثل  
ان تمام صفات میں پیاسا ہونے والا نہیں ہے مگر مولوی محمد قاسم صاحب مرحوم نے اپنی کمال نیکی اور دینیارکی  
اور تقویٰ اور درع اور مکینی سے ثابت کر دیا کہ اس دلی کی تعلیم و تربیت کی بروت مولوی محمد احمد صاحب  
کی مثل اور شخص کوئی خدا نے پیدا کیا ہے بلکہ چند ما توں میں ان سے زیادہ۔

بہت لوگ زندہ ہیں جنہوں نے مولوی محمد قاسم صاحب کو نہایت کم عمر میں دلی میں  
تعلیم پاتے ہوئے دیکھا ہے۔ انہوں نے خاب مولوی ملک علی صاحب مرحوم سے تمام کتا ہیں  
پڑھی تھیں، ابتداء ہی سے اکثر تقویٰ اور درع اور نیک بخی اور خدا پرستی ان کے اوصاف و اطوار  
نایاں تھے اور یہ شوان کے حق میں بالکل صادق تھا ہے

بالائے سرش نہ ہو شندی

میافت ستارہ بلندی

۹۸ تصنیفۃ العقائد ص ۶ مکتب حضرت ناولوی ہمایم مشی محمد علارف صاحب۔

نکاح تحریل علم بیچیے کہ وہ ذہانت لور عالی دیاغی اور فہم و فراست میں معروف و مشہور تھے ویسے ہی نیکی اور خدا پرستی میں بھی زبان تدبیل فضل و کمال تھے، ان کو حساب مولوی ناظر حسین صاحب کا نامعلوی کی صحبت نے ابتدی سنت پر بہت زیادہ راغب کر دیا تھا اور جامی ابراہاد انہر کے فیضِ محبت نے ان کے دل کو ایک نہایت اعلیٰ رتبہ کا دل بنادیا تھا۔ خود بھی پابندِ شریعت اور سنت تھے اور اور لوگوں کو بھی پابندِ شریعت اور سنت کرنے میں زائد از حد کوشش کرتے تھے۔ بایں یہہ عالم مسلمانوں کی بھلانی کا بھی اُن کو خیال تھا انھیں کی کوشش سے علوم دینیہ کی تعلیم کے لئے نہایت معین درس دیوبند میں قائم ہوا۔ درایک نہایت عمدہ مسجد بنائی گئی، علاوہ اس کے اور حنفی مقامات میں بھی ان کی سی اور کوشش سے مسلمانی درسے قائم ہوئے، وہ کچھ خواہش پیرا و مرشد بنے کی نہیں رکھتے تھے لیکن ہندوستان میں اور خصوصاً اضلاع شمال و مغرب میں ہزار ہا آدمی ان کے معتقد تھے اور ان کو اپنا پیشو او و مقدار اجاہتے تھے۔

سائلی خلافیہ میں بعض لوگ ان سے ناراض تھے اور بعضوں سے وہ ناراض تھے، مگر جہاں تک ہماری سمجھ ہے ہم مولوی محمد قاسم مرعوم کے کسی فعل کو خواہ وہ کسی سے ناراضی کا ہو خواہ کسی سے خوشی کا کسی طرح ہوا یہ نفاذی یا اضد اور عداوت پر معمول نہیں کر سکتے، ان کے تمام کام اور افعال جس قدر کہ تھے بلاشبہ للہیت اور ثواب آخترت کی نظر سے تھے اور جس بات کو وہ حق اور حق سمجھتے تھے اس کی ویردی کرتے تھے، ان کا کسی سے ناراض ہونا صرف خدا کے واسطے تھا اور کسی سے خوش ہونا بھی صرف خدا کے واسطے تھا، کسی شخص کو مولوی محمد قاسم اپنے ذاتی تعلقات کے سبب اچھا یا بُرا نہیں جانتے تھے بلکہ صرف اس خیال سے کہ وہ بُرے کام کرتا ہے یا بُری بات کرتا ہے، خدا کے واسطے بُرا جانتے تھے مسئلہ حب اللہ اور بعض اللہ کا خاص ان کے بُراؤ میں تھا ان کی تمام خصلتیں فرشتوں کی خصلتیں تھیں۔ ہم اپنے دل سے ان کے ساتھ محبت رکھتے تھے اور ایسا شخص جس نے ایسی نیکی سے اپنی زندگی بُری کی ہو بلاشبہ تہایت محبت کے لائق ہے۔ اس زبان میں سب کو گل سلیم کرنے ہیں اور شاید وہ لوگ بھی جو ان سے بعض سائل ہیں

اختلاف کرتے تھے تیلیم کرتے ہوں گے کہ مولوی محمد قاسم اس دنیا میں بے مثل تھے، ان کا پا یہ اس زمانے میں شاید معلوماتی علی میں شاہ عبدالعزیز عت کچھ کم ہو الا اور تمام بالوں میں ان سے بڑھ کر تھا۔ میکنی اور نیکی اور سادہ مزاجی میں اگر ان کا پا یہ مولوی محمد ا الحق سے بڑھ کرنا تھا تو کم بھی تھا درحقیقت قرآنیت اور ملکوئی خصلت کے شخص تھے اور ایسے شخص کے وجود سے زمانہ کا غالی ہو جاتا آن لوگوں کے لئے جو ان کے بعد زندہ ہیں نہایت رنج اور افسوس کا باعث ہے۔

افسوس ہے کہ ہماری قوم بہ نسبت اس کے کو عملی طور پر کوئی کام کرے زیانی تھیڈت اور ارادت بہت زیادہ ظاہر کرتی ہے، ہماری قوم کے لوگوں کا یہ کام نہیں ہے کہ ایسے شخص کے دنیا سے اٹھ جانے کے بعد صرف چند لکھے حضرت و افسوس کے کہہ کر خاموش ہو جائیں یا چند آنسو آنکھ سے بیا کر اور دو ماں سے پونچھ کر جپڑہ صاف کر لیں بلکہ ان کا فرض ہے کہ ایسے شخص کی یادگاری کو قائم رکھیں۔

دیوبند کا مدرس ان کی ایک نہایت عمده یادگاری ہے اور اس بہ لوگوں کا فرض ہے کہ ایسی کوشش کریں کہ وہ مدرسہ ہمیشہ قائم اور مستقل رہے اور اس کے ذریعہ سے تمام قوم کے دل پر ان کی یادگاری کا نقش جاری ہے۔“

رُنَقْلَ بَأَصْلَهُ ازْ عَلَى لَكَلَهُ اَنْسَيْرَتْ گُرُث

مورخ ۲۴ اپریل ۱۸۸۸ء ص ۳۶۷ و ۳۶۸)

## ادبیات

### منظمه بہار

از جاپ مامہر القادری

چلصل و دراج و بلبل فوج فوج رنگ و بو و رقص و نغمہ موج موج  
 درہوائے شا خاران لفسگی برگل و سرو و صنو بہر تازگی  
 گنج محن با غ چوں محارب کاخ نرگسی شہلا، بگارست حشم  
 غنچہ ہائے نو شگفتہ شاخ شاخ می کند شوخی میاز و دشتتاب  
 لالہ احر، بست آلو ده خشم سبزہ از جوش نو در اہتزاز  
 شبین از احساس غیرت آب آب ایں فروغ نستین و نارون  
 می دمدگل از رو شوخی و ناز خار خس بہست از کیف بہار  
 آں بہار ضیمان دیا سمن قلقل مینا است در صوت ہزار  
 ہر روش، فردوس بردوئے زمیں ہر خیابان روکش خلدی بریں  
 از فروغ حسن برہر شاخ، طور برگہا چوں پرده ہائے نرم نور  
 صحن گلشن لا جور دو بزہ پوش ہر نہالی نرم و نازک گل فروش  
 برگ و گل بر صنعت خالق گواہ  
 می سراید آشہد آن لاء

# غزل

جانبِ الْمَظْفُورِي

گرفتارِ قفس کی فکر ہے اریاں گلشن کو  
مگر بھولے ہوئے ہیں سب گرفتارِ نشیمن کو  
کوئی نسبت نہیں چاکِ جگر سے چاکِ دامن کو  
علاقوہ اہلِ دل سے کیا ہوں کارانِ پُر فن کو  
اہمیں ساحل کیا کرتی ہیں پیدا بھرستی میں  
وہ موجیں چیر کر بڑھتی ہیں جو دریا کے دامن کو  
یہ موجِ بادہ گلگنگ ہے نیاطور کا جلوہ  
تری آنکھوں کو لے صیاد اشخیں کا دھوکا  
چلیاں میں کوئی بھی محکم ہیں دیابوالیں کا  
چھپا رکھا ہے کیا میا میں ساقی برقِ ایمن کو  
سر مرشد گاں لئے سیٹھا ہوں میں تصویرِ گلشن کو  
جلایا کس خطا پر برق نے میرے نشیمن کو  
ایری میں بھی ہو جاتا ہے حائل لطفِ یہ ریگل  
قص میں بیٹھکر جب پاد کر لیتا ہوں گلشن کو  
کچھ اس ترکیب سے دوچار نئے میں رکھے ہیں  
کہ سجدے کر رہی ہیں بجلیاں شاخِ نشیمن کو  
مصیبت میں سہارا ڈھونڈتے ہیں ڈوبنے والے  
کپڑلیتی ہے موج بے اماں ساحل کے دامن کو  
الْمَآزِدُ سہو جاؤں گا میں بھی قیدِ هستی سے  
کسی دن توڑ کر رکھ دوں گا اس زنجیر آہن کو

## تہجی

رسالہ اخلاقیات برائے جماعت دہم مولف ڈاکٹر میرول الدین صاحب صدر شعبہ فلسفہ جامعہ علامہ جیدر آباد دکن۔ تقطیع خود صفات صفات قیمت پڑھی نہیں گئی۔ پہہ، کتاب محل، چار گماں جیدر آباد دکن۔

یہ ظاہر ہے کہ انسان کی زندگی کی کامیابی یا ناکامیابی اور اس کا نیک و بدہونا اُس کی سیرت کی تعمیر و تکمیل پر موتوف ہے۔ اور سیرت کی تعمیر و تکمیل نتیجہ ہوتی ہے اچھی بری عادتوں کے رسوخ اور ان کی پختگی کا۔ پھر علم ارثیات کے نزدیک یہ بھی مسلم ہے کہ عادات کی پختگی اور آن کے تورط سے تعمیر سیرت کا بہترین زمانہ وہی ہوتا ہے جبکہ عمر کا ماسافر بچپن کے ساتھی سے گل کر رخصت ہوتا اور آغازِ شباب کے ایک نئے ساتھی کو اپنی رفاقت کے نئے اختیار کر لیتا ہے۔ سیرت کی تعمیر جس طرح دینی زندگی کو بہتر بنانے کے لئے ضروری ہے۔ دینوی زندگی کی کامیابی کا انحصار بھی اسی پر ہے۔ اس بنا پر یہ نہایت ضروری ہے کہ تعلیم کی درمیانی منزل میں ہی طلباء اور طالبات کو علم اخلاق کے اہم اصول و مبادی سے واقف کر دیا جائے تاکہ شروع میں ہی یہ چیزیں زہن نشیں ہو جائیں اور مستقبل کی زندگی اسی سانچے میں ڈھل سکے۔ اسی ضرورت کے پیش نظر فاضل مصنف نے یہ کتاب لکھی ہے اور کوئی شبہ نہیں کر مقصود تالیف اور حق موضوع کی آدائیگی کے اعتبار سے یہ بہہ جہت کامیاب تصنیف ہے۔

کتاب گیڑہ ابواب پر مشتمل ہے۔ جن میں سے دس ابواب میں ملکہ شجاعت و عفت اور عدالت سے متعلق مختلف فضائل کا بیان۔ ان کی تشریح و توضیح افادتیت۔ انھیں حاصل کرنے کے طریقے اور ان کے مقابل جو مذکول میں انھیں درکرنے کی تدبیریں وغیرہ کا ذکر ہے۔ زبان علم نہیں

سلیں اور اندازیں دلنشیں و مورثیں ہے۔ یہ کتاب اس لیائی ہے کہ دسویں جماعت کے نصاب درس میں لازمی طور پر اسے شریک کیا جائے۔ ہر ہندو ہب کے طلباء، و طالبات اس سے فائدہ اٹھا سکتے ہیں۔ آخر کے باب میں پیشے کے انتخاب سے متعلق جو کچھ لکھا گیا ہے اور اس کے بعد ایک باب میں اشعار کا جو حل بتایا گیا ہے وہ خود ایک منتقل افادیت کے حامل ہیں۔

**تاجدارِ دو عالم** [مصنفہ عبد الرحمن عزام بے تقطیع خود صفات، کتابت و طباعت بہتر قیمت ۱۱۰ پتہ: نفیس اکیڈمی عابر روڈ جید ر آباد کن]

عبد الرحمن عزام بے کا نام عرب لیگ کے جنل سکریٹری کی حیثیت سے آج کل اخباروں میں اکثر آتارتا ہے۔ موصوف نے کچھ عرصہ ہوا قاہرہ کے ریڈیو یا سٹیشن سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت مبارکہ پر پندرہ تقریریں نشکن تھیں جو جامع اور مدلل ہونے کے اعتبار سے بہت پسند کی گئی تھیں، بعد میں یہی تقریریں بطل الابطال کے نام سے کتابی شکل میں شائع کر دی گئی تھیں۔ فاضل مقرر نے ان خطبات میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے مختلف صفات و اخلاقی فضائل و کمالات پر بڑی خوبی سے روشنی ڈالی ہے جس سے غیر مسلم سامعین بھی متاثر ہوئے تبیر نہیں رہ سکتے عبارت قل و دل کا مصدقہ ہے۔ زیر تصریح کتاب اصل عربی سے اردو میں ترجمہ ہے جو ڈھوڑی وجہ اپنی صاحب نے کیا ہے۔ ترجمہ شلفتہ اور رواں ہے۔ امید ہے کہ اربابِ ذوق اسے پڑھ کر لطف اندوڑا درضیعت پندرہ ہوں گے۔

**علامہ راشد اکھیری** [مرتبہ پروفیسر و فاقع عظیم صاحب ایم اے تقطیع خود صفات، ۲۲ صفت]

کتابت و طباعت بہتر قیمت ۱۱۰ پتہ: خاتون کتاب گھر۔ دہلی

مولانا راشد اکھیری مرحوم دو ریاض کے صاحب طرز ادب اور نامور انشا پرواز سے انسوں نے اگرچہ مختلف مضامین پر قلم اٹھایا اور ایک بڑی حد تک ان سب میں کامیاب ہی رہے لیکن جیسا کہ ان کو "تصویر غم" کہا جاتا تھا۔ در محل غم والم کی نقاشی اور تصویری میں وہ اپنا کوئی حریف نہ رکھتے تھے۔ مولانا مرحوم کی انشا اور طرزِ نگارش نے اردو زبان کے اسالیب بیان میں ایک بالکل نئے

طرز کا اضافہ کیا تھا جو بذاتِ خود نہایت موثر دلکش اور جذب آفرین تھا۔

زیرِ تبصرہ کتاب میں مولانا کے اس مخصوص طرزِ اس کی خصوصیت اور اسی سلسلے کے دوسرے مباحث پر گیارہ مقالات ہیں جن میں سے اکثر و بیشتر ملک کے معروف اربابِ قلم کے لکھے ہوئے ہیں ہمارے چال میں جہاں تک موضوع کی وسعت اور گھرائی کا تعلق ہے یہ سب مقالات مل کر بھی تشنہ ہی ہیں۔ ضرورت ایک مفصل اور ضخیم کتاب کی ہے جس میں مرحوم کی اثر اس کے مختلف پہلو اور ان کی ادبی خدمات پر سیرِ حاصل تبصرہ کیا جائے۔ تاہم سنجیدہ اور پرانے معلومات مذاہین کا مجموعہ ہونے کے اعتبار سے یہ کتاب بھی با غنیمت ہے امید ہے اربابِ ذوق و ادب اس کی قدر کریں گے۔ تصویرِ علم و عقل کی روشنی میں از مولانا محمد احمد صاحب سندھیلوی تقطیع خورد ضخامت

۶۴ صفاتِ کتابت و طباعت پر ترقیت اور پتہ ہے کلکتیہ نتاۃ ثانیہ حیدر آباد کن۔

اس رسالہ میں لائق مصنف نے جالیا قی نقطہ نظر سے فلسفیانہ انداز میں پیش ثابت کیا ہے کہ جاندار اسٹیا کی تصویریں شخصیت پر تی کا سبب بننے کے علاوہ ہمارے ذوقِ شاہدہ جمال اور جذبہ اٹھار لذتِ جمال دنوں کے اس درجہ شتعل ہونے کا سبب ہوتی ہیں کہ ان سے طرح طرح کی اخلاقی بیماریاں پیدا ہوتی ہیں اور آخر کار ہمارا پورا نظامِ معاشرت سرتاسر گزندہ اور متعفن ہو کر رہ جاتا ہے مان کے برخلاف غیر ذی روح اسٹیا کی تصویریں ہمارے ذوقِ جمال کو مناسب طریقہ پر لکین دیتی ہیں۔ اس بناء پر ہی قسم کی تصویریں سخت مضر اور شرعاً حرام ہیں اور دوسرا نفع کی تصویریں مفید اور شرعاً جائز اور مبلغ ہیں۔ زبان و بیان کے شلگفتہ ہونے میں کلام نہیں لیکن دلائل میں اقتاعیت کا زانگ زیادہ نمایاں ہے۔

# بُرْهَان

شمارہ (۳)

جلد تہذیب

ستمبر ۱۹۲۶ء مطابق شوال المکرم ۱۳۴۵ھ

## فہرست مضمایں

|     |                                            |                                                     |
|-----|--------------------------------------------|-----------------------------------------------------|
| ۱۳۰ | سید احمد اکبر آبادی                        | ۱۔ نظرات                                            |
| ۱۳۳ | جانب مولانا محمد حفظ الرحمن صاحب سیوہاروی  | ۲۔ قرآن اپنے متعلق کیا کہتا ہے                      |
| ۱۵۸ | جانب مولوی شیخ دحیداً حمد صاحب ریس شجوپورہ | ۳۔ اقہال اور نظریہ سی و عمل                         |
|     |                                            | ۴۔ حضرت موسیٰ کے واقعہ ایزارسانی اور بربرت کی تحقیق |
| ۱۶۱ | جانب مولوی داؤد اکبر صاحب اصلاحی           | ۵۔ امانت الہیہ                                      |
| ۱۶۸ | جانب مولوی محمود بن عبدالرشید شہید دہلوی   | ۶۔ ادبیات                                           |
| ۱۷۸ | جانب مولانا یحیا ب صاحب اکبر آبادی         | ۷۔ فتنہ یہود                                        |
| ۱۸۹ | م ج                                        | ۸۔ تبصرے                                            |

# نَكَارَات

آج کل عام فرقہ واران کشیدگی اور آئے دن کے فادات کی وجہ سے ملک میں جوانسوں کا صورت حال پیدا ہو گئی ہے اس نے ہر جگہ شہری زندگی کو خطرہ میں ڈال دیا ہے لیکن ہر چیز کی طرح موجود صورت حال کے بھی کچھ اباب وجہہ ہیں جن پر دنون فرقوں کو ٹھنڈے دل سے غور کرنا چاہئے۔ اس سے انکار نہیں کیا جاسکتا کہ جہاں تک آزادی یعنی جدوجہد کا تعلق ہے مسلمانوں نے بڑی فراخی اور دلیری کے ساتھ ہنروں کا ساتھ دیا ہے اور اس منزل کے کمی ایک مرحلہ پر بھی ان کا قدم اپنے ساتھیوں سے پیچھے نہیں ہوا انہوں نے اقلیت میں ہونے اور قومی کھاتا سے کمزور ہونے کے باوجود قربانیاں بیتے وقت یہاں بھی نہیں ٹھایا کہ خود ان کے اپنے حقوق کیا ہیں اور حصول آزادی کے بعد اس میں خود ان کا اپنا حصہ کیا ہو گا۔ ۱۹۲۵ء کے ایک پر عمل درآمد ہونے کے بعد ان کو اپنے جنگ آزادی کے ساتھیوں کے طرزِ عمل حکومت سے ہیلی مرتبہ یہ محسوس ہوا کہ ان کو اپنے حقوق اور ان کی حفاظت کے مسئلہ کو یونیورسٹی و لعل میں نہیں رکھنا چاہئے اور ہا قبیت اندریثی کا تقاضا ہے کہ عرصہ دراز کی جدوجہد کے بعد جو چیز متعقب قریب میں ہال ہونے والی ہے اس نک پہنچنے سے پہلے ہی یہ طے کر لینا چاہئے کہ اس میں کس کا کتنا حصہ ہو گا اب دنون فرقوں میں کشیدگی اور اختلاف کی خلیج ہال ہو گئی اور بدقسمی سے بجائے اس کے کہ اس کو دور کرنے کی کوئی موثر کوشش عمل میں لائی جاتی کچھ اندر وہی اور یہ وہی عوامل ایسے پیدا ہوتے رہے کہ خلیج روز بروز وسیع تر ہی ہوتی رہی۔

ایک طرف ہندوستان کی دو بڑی قوموں میں یہ شکلش طبقتی چلی جا رہی تھی اور وہ سری جاہ دنیا میں الاقوامی سیاسیت کا رخ بڑی تیزی سے بدل رہا تھا۔ جنگ جب ختم ہوئی ہے تو فیشتم اور ششم تو اس کی آگلی میں جل جن کر خاک سیاہ ہو گئی تھے لیکن ہبہ شاہیت بھی نیم مردہ ہو گئی تھی اور اب ضروری تھا

کاس کا اثر ہندوستان ایسے عظیم اشان ملک پر بھی پڑے۔ وقت کی طبعی رفتار کا یہ فطری تقاضا تھا جیسے کوئی قوت ہزار چن کے بعد بھی روک نہیں سکتی تھی۔ کچھ ہندوستان میں آئینی انقلاب جس صورت میں رونما ہوا ہے وہ وقت کے اسی تقاضہ کا لازمی تھا ہے۔ وقت اپنے تقاضوں کے پر کرنے میں یہیشہ سے انتہا درجہ کا مستبد واقع ہوا ہے اسے کبھی اس کی پرواہیں ہوتی کاس کے فیصلے کے قوم بگرتی ہے یا سوچتی ہے یا کوئی قوم اس سے خوش ہو گی یا ناراض! ولیس علی ریبیل لزفان معلول۔

بہر حال آج جبکہ ہندوستان آئینی انقلاب کے دروازہ میں داخل ہو چکے ہے اور اس کی وجہ سے اس ملک پر اقتدار اعلیٰ کی لگام انگریز کے ہاتھوں سے شغل ہو کر ایک ایسی جماعت کے ہاتھوں ہیں گئی ہے جس میں اکثریت اور قوی عضو ہے ہر حال ہندوؤں کا ہی ہے۔ اگر مسلمان یہ محسوس کرتے ہیں کہ محفل اُن کی «ساقی» اُن کا آنکھیں میری باقی ان کا

تو کوئی شبہ نہیں کہ اُن کا یہ احساس بالکل فطری اور طبعی ہے جس پر انھیں کوئی ملامت نہیں کر سکتا۔ اس محلہ پر ہندوؤں کو ایک لمبے کے لئے یقینی تظاہر ادا کرنی چاہئے کہ اس ملک کی سر زمین سے جو یقین ان کا ہے وہی مسلمانوں کا ہے وہ تقریباً ایک ہزار سال سے یہاں رہتے ہیں جسے چلے آئے ہیں انھوں نے آٹھ سو سال تک یہاں حکومت کی ہے اور تاریخ اس کی گواہ ہے کہ انھوں نے یہاں آباد ہو کر اس ملک کی تہذیب و تکالیف کو فروع دیا، لکھ کر توڑی دی علوم و فنون کو راجح کیا۔ ادب اور فن تعمیر کر کر زمین سے اٹھا کر آسمان پر پہنچا دیا۔ انھوں نے اس ملک کے پرانے باشندوں کے ساتھ جو سلوک کیا ہے ان کی یادگاریں یہاں کی مشترکہ زبان اور مخصوص فن تعمیر کے تنوں اور غیر مسلموں کے لئے فراہیں اور جاگیریوں کی شکل میں اب بھی موجود ہیں۔ اس کے علاوہ اس سر زمین کے چھپے پر پلان کی عظمت، بزرگی کے نشان بکھرے ہوئے ہیں جن کی زبان سے یکاروان رفتہ آج بھی یہ کہتا ہوا سانی دے رہا ہے۔

تلاک اثا رنا تَدْلُّ عَلَيْنَا فَانظُرْ وَابْعُدْنَا إِلَى الْأَثَارِ

اس بنا پر مسلمانوں کو بھی یہاں سر زمین پر حکومت کرنے اور عزت و خودداری کی تندیگی بس کرنے کا اتنا ہی حق ہے جتنا کہ ہندوستان کی سب سے بڑی قوم کو ہے اس حقیقت کو پیش نظر کرنے کے بعد

ہندوؤں کا یہ فرض ہے کہ چونکہ وہ اکثریت میں ہیں اور اس وقت حکومت پر بھی خیل کا قبضہ ہے اس بنا پر مسلمانوں کے شکوہ و شہادت کو درکرنے اور اس طرح ان کا اعتماد حاصل کرنے کی زیادہ کمزیاہ کو کو شش کریں مسلمان اپنی فطرت اور طبیعت کی اعتبار سے بہت کثا دہ دل اور فراخ حوصلہ ہوتا ہے اگر فرقہ شافعی کی طرف کی اہمیت اور اسلامی دینات خلوص اور نیکیتی کے ساتھ اس قسم کی کوشش عمل میں آئی تو موجہ وہ فرقہ والا نشید گی کا بہت جلد خاتمه ہو سکتا ہے ورنہ یہ واقعہ ہے کہ اگر آج شیوا ہمی کی ذہنیت کے "شراب" یا ہبہ کو احساس بتری کے دامن سے ہے اور یہ کی کوشش کی گئی تو کون کہہ سکتا ہے کہ فہرست کے قانون از لی کے مطابق وہ عالمگیری کی فطرت "اسد الہمی" کے پھر بیدار ہونے کا سبب نہ بنے گی۔

دوسری حادثہ مسلمانوں کو یہ سوچا چاہئے کہ محض جذبات میں متعلق ہو کر حقائق کو نظر انداز کر دینا شیوه فراہمی نہیں ہے انھیں اس پر عور کرنا چاہئے کہ گذشتہ دو موبوس میں یعنی ہندوستان میں چینیوں کے عمل خل کر کر آج تک کتنی مزਬہ اور اپنی عظت لذت کو سنبھالنے اور اس پر بھرے بھاول کرنے کی اجتماعی کوششیں کیں لیکن ان کا انعام کیا ہوا اجگہ پلاسی میں سراج الدولے نئکت کھانی بنسنگا ٹم میں سلطان ٹیپونے جام شہادت نوش کیا ہے حضرت میر احمد شہید کی عظیم ایشان تحریک ناکام رہی ہے جنگ پلاسی کی بولی سے سو سال بعد ۱۹۰۶ء میں ان کا جوش خروش پڑھل پڑا لیکن ان میں تہذیب و نئکت فاش ہری کر کے اس کا ذمہ بہت سندھ نہیں ہے سکھا گواہی کے موقعات میں متعلق کیلئے کوئی عبیر حاصل کی جاتی ہے تو انھیں سوچا چاہئے کہ یہ وقت اُن کے لئے انتہائی روشن خیالی بیدار فخری اور سمجھ بوجھ سوکام لینے کا ہے۔ اشتغال کی حالات میں کوئی ایک غیر ایشانیہ حرکت ایک عظیم خسارہ اور تباہی کا باعث ہو سکتی ہے ڈبلن یا کہتی اور عاقل بہت عزم اور ساتھی روش دواعی ملاد و وقت شناسی ان چیزوں کی جو ضرورت آج ہے پہلے کبھی نہ تھی۔ پھر مسلمانوں کو یہ بھی نظر انداز کرنا چاہئے کہ وہ کسی حالت میں بھی اسلام کے احکام سے آزاد نہیں ہے سکتے۔ قرآن کا رشارد ہے۔

لایہ ہر منکر مسلمان قوم علی ان لا تعدلوا کسی قوم کا بغفن تم کو اس پر مجبور نہ کر دے کہ تم انصاف نہ کرو اعد الو اهراق ب للتقوی (نہیں) تم انصاف کرو۔ یہ ہی چیز تعلوی سے زیادہ قریب ہے۔

اس بنا پر ہماری سیاسی صدرو چیزیں بخ پڑھنی چاہئے کہ یہیں اس مقصود میں کامیابی بھی ہو جائے اور ساتھ ہی اخلاق فاضل کا جو درہ ہے ہیں اپنے بزرگوں کی طلاقے اور جو ہمارا قوی طفرے اے امتیاز ہے اس پر بھی کوئی حرف نہ کئے پائے۔ "جام و مسلمان باختن" ہر چند دشواہی لیکن مسلمانوں نے بار بار یہ کھیل کھیلائے آج انھیں چھڑا ہی اسی صلاحیت کا مظاہرہ کر لیا ہے۔

اگر ہندو اور مسلمان دو قوم اپنی اپنی جگہ پر ان چند بنیادی مورومات کو ایش نظر کھیں تو ایسیہے سیاسی اقتدار کی

## قرآن اپنے متعلق کیا کہتا ہے؟

ابن حبیب مولانا محمد حبظۃ الرحمن مبایسہ وارڈی

قرآن حکیم، خدا کا آخری پیغام ہے، بین الاقوامی اخوت کا علمبردار، کائنات انسانی کی رشد و ہدایت کامناد، اور دینی و دنیوی سعادت و فلاح کا کفیل ہے وہ ہر ایک شعبہ زندگی کا مصلح ہے اور ہر ایک گوشہ، حیات کے لئے مشعل را۔ یہ ہمارا عقیدہ ہے، ہمارا ایمان ہے اور ہمارے ایقان و اذعان کا سانگ بنیاد ہے اور یہ نہیں بلکہ کائنات مذہب و ملت اور عالم روحانیات کے ولائل و نظائر اور خواہد و برائیں اس پر ناطق و شاہد ہیں۔

تھم یہ سوال اپنی جگہ پر تھم ہے کہ خود قرآن کیم اپنے متعلق کیا کہتا ہے اور ان تمام اوصاف کمالات کے بارے میں ۔۔۔ جن کا ذکر طور پر الائیں ہوا ہے ۔۔۔ خدا کا اپنا فیصلہ اھاس کی اپنی اندر ورنی شہادت کیا ہے؟

اس سوال کی اہمیت خصوصیت کے ساتھ اس لئے بھی بہت زیادہ وزن رکھتی ہے کہ قرآن حکیم کا دعویٰ یہ ہے کہ وہ کسی بزرگ سے بزرگ تر انسان کا بھی کلام نہیں ہے بلکہ خدا تعالیٰ قانون اور "کلام المثل" ہے۔

کون نہیں جانتا کہ صفت، ذات موصوف کے ساتھ اس طرح والبستہ ہوتی ہے کہ موصوف کے تمام شیوں و کیفیات صفت کے شیوں و کیفیات بن جاتے ہیں۔ صوفیائے کرام میں یہ اوصت اور ہمہ از وست کی بیشیں اسی ربط اور وابستگی نے پیدا کیں اور وحدۃ الوجود، وحدۃ الشہود اور تنزیہ کے نازک اور فلسفیانہ مسائل اور لایعنی و لاغیر کے کلامی و قانونی اسی ربط و اتصاف کے رہیں نہت ہیں۔

پس جبکہ اندھے تعالیٰ ہر نعمتی عیب سے پاک اور منزہ ہے تو اذلیہ ضروری ہے کہ اس کا کلام بھی ہر قسم کے نقص و عیب سے بے الاتر اور کامل و مکمل ہو نیز وہ یا ہر کی شہادتوں اور خارجی دلیلوں سے بے نیاز اپنی حیثیت کمال کو خود بھی بدرجہ تام و مکمل ظاہر کرتا ہوتا کہ کائنات انسانی اس کے دعویٰ کو اسی کی پیش کردہ دلائل و براہین کی کسوٹی پر کس کراس کی صداقت کا امتحان کرنے میں حق بجانب ہیں۔ اس بتائی ترجیح کی صحبت میں ہم اس پر بحث کرنا چاہتے ہیں کہ خود قرآن نے اپنی اس حیثیت کے بارہ میں کیا کچھ کہا ہے اور اس سے کیا امر ادھے؟

قرآن حکیم کی اس ایتیازی خصوصیت پر قلم اٹھانے کے لئے سب سے پہلے اس حقیقت کو پیش نظر لانا ضروری ہے کہ جبکہ کائناتِ مذہب و ملت کا یہ طریقہ فیصلہ ہے کہ خالق کا انتہا صرف ایک ہے اور اس وحدت میں کثرت کی مطلق گنجائش نہیں ہے اور وہ ہتھی مختلف زبانوں اور تعبیروں میں "اللہ" "الوہم" "اہل" "اہو ہوزد" "اہو دیشور" کے نام سے موسوم ہے۔ اور اگر ایک موحد اور حنفی یہ عقیدہ رکھتا ہے تو مشکل اور بت پرست بھی اس کا انکار نہیں کرتا اور اگرچہ وہ سینکڑوں اور سینکڑوں ہتوں، دیوتاؤں، اوتاروں کی شکل میں خدا کیستی کو تقسیم کرتا رہتا ہے تاہم پہنچنے پر مجبور ہے کہ کائناتِ ہست و بود کا خالق والک ایک اور صرف ایک ہے۔ چنانچہ جب مشرکین عرب سے یہ دریافت کیا جاتا تھا کہ بتاؤ "زمین و آسمان کس نے بنائے؟" یہ کہو کہ "تم کو کس نے پیدا کیا؟" یہ جواب دو کہ "زمین و آسمان کا مالک کون ہے؟" اور کائنات کی حکومت کس کے قبضتے میں ہے؟ تو ان سب سوالات کا جواب وہ ہی دیتے تھے "اللہ نے سب کچھ بنایا ہے وہی تمام زمین و آسمان کا مالک ہے، وہی کائنات کا حاکم و بادشاہ ہے" گویا ان کے پاس ایک موحد کی طرح "اللہ" کہنے کے ماسوکوئی چارہ کا رہنا نہیں رہتا تھا۔

اس سے بھی آگے بڑھ کر یہاں تک دعویٰ کیا جا سکتا ہے کہ موحدین و مشرکین ہی نہیں بلکہ منکرن۔ خدا بھی عالم کوں و فاد کی اس کثرت میں وحدت کے معرفت اور اس نیزگی و بقلمونی کائنات میں قدرت کی ہم آنگلی کے قائل ہیں۔ چنانچہ ایک عرصہ تک اس گروہ نے مادہ اور اس کی حرکت پر

بھروسہ کرتے ہوئے نہ پا اور قانونِ قدرت کی تمام کار فرما یوں کو اس کے پرد کے لیکن کر لیا تھا کہ اس تمام مادی کثرت میں بھی وحدت کا فرمائے۔ مگر جب ان کے خدا کے قدرت (سائنس) نے جو ہر قدر (ائیم) کو توڑ کے یہ ثابت کر دیا کہ جس کو آج تک سائنس عنصر اور جو ہر فرد سمجھتی اور اسی پر کائنات کی بہت و بود کو مختصر جانتی آئی تھی غلط مختص تھا اور یہ (جو ہر فرد) بھی مرکب ہے تو اب ان کو بھی اس اعتراف کے سوائے کوئی چارہ باقی نہیں رہا کہ اس عالم بہت و بود میں مادہ سے بالاتر کوئی وجود ہے اور اس کی میکتا اور یہ آئنگ قدرت اس کائنات پر کار فرمائے۔

اب یہ جدیبات ہے کہ خدا کے اقرار سے بچنے کے لئے اس کا نام ازرجی (طاقت) رکھ لیجئے یا پرہیز فردا اللہ سے قبل اہل حقیقت کا اعتراف کرتے ہوئے براہ راست خدا اور اس کی وحدت قدرت کی کار فرمائی کے سامنے تسلیم ہم گردیجئے۔

خلاصہ کلام یہ کہ براہ راست خدا کا اعتراف کیجئے یا بالواسطہ اس کو دوسرے ناموں سے یاد کیجئے۔ عالم مادیات کے ساتھ عالم روہانیات کے اعتراف کے بغیر چارہ کا رہنیں ہے اور ساتھ ہی یہ اقرار کرنا پڑتا ہے کہ یہاں جو کچھ ہو رہا ہے وہ سب کی کثرت یا دوئی کا نتیجہ ہنیں ہے بلکہ اس کا سرچشمہ "وحدت" اور "راس" وحدت ہے خواہ اس کی قدرت کو قانونِ قدرت کہہ لیجئے یا ناموں فطرت یا اس کا نام بچر کہ لیجئے یا قرآن کی اصطلاح میں "فطرۃ اللہ" سے تعبیر کر لیجئے۔ ہر حالت میں میکنگی، میکسٹ بلکہ "اکائی" کے نام اور کچھ نہیں ہے۔

اب یہ کہنا بھاگنا ہو گا کہ جب اس جہان اور کائنات کا خدا ایک اور وحدہ لا شریک لہ ہے تو بلاشبہ اس کا قانونِ قدرت بھی ایک ہے اور وہی قانون عالم مادیات میں کار فرما اور وہی کائنات رہانیات و مذہبیات پر حاری و ساری ہے اور جس طرح اور جس حیثیت سے اس کا قانونِ فطرت مادیات کے لئے دلیل رہا بن سکتا ہے اسی طرح رہانیات کے لئے بھی مشعل راہ ثابت ہو سکتا ہے کہ یہ قادر مطلق کی وحدت قدرت پر روشن دلیل اور قوی برہان ہے۔

اس مختصر مگر حقیقت افراد و تہمید کے بعد ہمارے لئے آسان ہو جاتا ہے کہ قرآن حکیم نے اپنے

متعلق جو کچھ ہے اس کو نوایں اہیت کے قانون وحدت کی کسوٹی پر پر کہ کراس کے حق و صداقت کا متحاں کریں اور ”وجی اہی“ کے دعویٰ کی حقانیت کو آزمائیں۔

الکتاب اور هدای | قرآن عزیز نے سورہ بقرہ کی پہلی آیت میں خود کو دو اسما صفات کے ذریعہ شناس کرایا ہے یعنی وہ ”الکتاب“ ہے اور ”ہدای“ ہے۔ چانپہ ارشاد باری ہے ”الْمَذَلَّكَ الْكِتَابُ لَا رَبِّ يَرَبُّ فِيهِ هُدَىٰ لِلْمُتَّقِينَ۔ الْمَدْعُوُكَ الْكِتَابُ لَا رَبِّ يَرَبُّ فِيهِ هُدَىٰ لِلْمُتَّقِينَ۔“ المدْعُوُکَ الْكِتَابُ ہے اس کے کتاب اہلی ہونے میں کوئی شک و شبہ نہیں ہے۔ پت متعین کے لئے ”حدی“ ہادی و راہنماء ہے۔

قرآن عزیز کتاب ہے اس لئے کہ وہ تحریر میں لائی جا سکتی ہے اور تحریر میں لائی جاتی ہے اور ”بابین الفقین“ لکھی ہوئی نظر آتی ہے، وہ کتاب کیوں ہے؟ اس لئے کجب اس عالم ہست و بود پر فکر بلند سے نظر ڈالئے تو یہ بخوبی واضح ہو جاتا ہے کہ حضرت انسان نام موجوادات کے مقابلہ میں جن خصوصیات کا حامل ہے اور جو خصال اس کو دوسروں سے ممتاز کرتی ہیں ان میں سب سے زیادہ وقیع یہ خصوصیت ہے کہ انسان کی فطرت مرنی الطبع ہونے کی وجہ سے ایک اجتماعی نظام کو جھاتی ہے کہ اس کے بغیر جو ہر انسانیت رونما نہیں ہو سکتا کیونکہ وہ اگر کسی نظام کے بغیر زندگی بس کرے تو اس کے اور حیوانات کی زندگی کے درمیان کوئی ایسا امتیاز باقی نہیں رہ سکتا جو اس کے جو ہر انسان کو نمایاں کر سکے اور وہ بھی وحشی جوانوں یا پالتو جانوروں کی طرح ایک بولتا (ناطق) ہوا حیوان ہو کر رہ جائے گا۔

اوہ یہ نظام جب عقل کی راہنمائی میں انسانی راغوں اور دماغی کاٹوں سے عالم وجود میں آتا ہے تو ”دستور“ آئین اور ”قانون“ کہلاتا ہے اور یادی ترقیات کے ارتقائی منازل میں ہڈیوں ٹھیکریوں، کھالوں، پتھروں، بھوچ ٹرروں اور کاغذوں پر لکھا جا کر کتاب دستور و آئین کے نام سے موسم ہوتا ہے۔

یہی وہ دستور و آئین ہے جس کے پیش نظر اقسام انسانی کے زیادہ ہائے تاریخ گوت نزل سے ترقی اور اہیت سے بلندی کی جانب گامز ن بتلایا جاتا اور ہر دو تاریخی کو ایک دوسرے سے موازنہ کر کے

تو ہوں کی پتی، فکر و تنگی نظر یا بندی فکر و سوت نظر کا فتوی صادر کیا جائے اور اقوام کی ذہنی پتی و بندی کے لئے معیار قرار دیا جائے ہے۔

لیکن عقل سليم اور فطرت مستقيم یہ بھی رہنمائی کرتی ہے کہ جگہ انسانی و سایر وقاریں خود انسانوں کے اپنے دماغوں کی کاوش کا تجھہ ہوتے ہیں تو اس لئے انسانوں کے جذبات رقابت اس کو گوارا نہیں کرتے کہ وہ اپنے ہم جس کے بنائے ہوئے قوانین کو اپنے لئے اُمل اور ناگزیر سمجھیں چاہئے حکومتوں کے انقلابیات اس جذبہ کی غمازی کرتے رہتے ہیں اور ایک ہی حکومت کے نت نے احکامات اور قلمیتی تغیرات اس حقیقت کو بے نقاب بناتے رہتے ہیں حتی کہ خود ایک قوم کے اندر بھی پارٹیوں کا تصادم ایسی رقابت کا رین منت نظر آتا ہے اس لئے اذبس ضروری ہے کہ کوئی اپنا نظام منصہ شہود پر جلوہ گر ہو جوانانی عقل و فکر کی رقاۃتوں سے بالآخر خداۓ کائنات کی جانب سے نازل ہو کر عقل و فکر کی رہنمائی کرے اور جو فطرت کی مطابقت وہم آہنگی سے بھی سرمو متباہزہ ہو۔

نیز فطرت عالم اور قانون قدرت کا تقاضا ہے کہ اس کائنات کا اگر ایک ہی خالق والک ہے تو ہم الاقوامی اتحام اور عالم اخوت انسانی کے پیش نظر اذبس ضروری ہے کہ ملکوں، قوموں، قبیلوں اور جرگوں کے جداجہا تو این اور قیامہ کشکش کے حریفانہ و سایر و آئین کی جگہ خالق کا نت کی جانب سے ایک ایسا ستور اور ایسی کتاب آہنگ موحود ہو جس کے اساسی اور بنیادی قوانین اخوت عالم اور انسانیت کا مل کا سبق دستی ہوں اور تمام عالم انسانی اس کی روشنی میں اپنی زندگی کا لامعہ عمل مرتب کر کے جو ہر انسانیت کے طغڑے اتیاڑ کا بثوت بہم ہیچا کے۔

وہ کسی انسان کی جانب بُنوب نہ ہوگہ نوع انسانی کی باہمی رقابت کا شکار بن کر رہی نظام کا باعث ہو جائے اور اس کی تعلیم کسی جغرافی، ملکی اور سیاسی امیازات کے اندر محدود نہ ہو کہ عالمگیر اخوت کی بجائے وطنی رقابت کی واعی بن جائے اور اقوام کے مابین آہنگیش و کشمکش کی بنیاد ثابت ہو۔

قرآن عزیز اسی حقیقت کو ظاہر کرنے کے لئے ہوتا ہے کہ میں خدا کی جانب سے مکتاب " دستور و آئین ہوں اور انسانی دیا غوں اور دینا غمی کا وحشی سے بالا تر خدا سے انسانیت کا عالمگیر قانون ہوں۔ پس اگر تم دنیوی اور مادی نظام کو برقرار رکھنے کے لئے خود ساختہ قوانین اور کتاب دستور و آئین کے محتل ج ہو تو بلاشبہ مادی اور روحانی نظام میں فطری مطابقت پیدا کرنے اور جو ہر انسانیت کو بلند سے بلند تر بنانے کے لئے ایسے دستور و آئین اور کتاب قوانین کے محتل ج ہو جو انسانی رفاقتیوں، قومی عصیتیوں اور ملکی و نسلی عدالتیوں سے بالا تر خدا کی "کتاب" اور "اللہی قانون" سہی کر کا انسانیت انسانی کے سامنے آئے۔

پس قرآن ہوتا ہے کہ میں وہی کامل و مکمل "کتاب" ہوں۔ "کتاب" عربی لفظ ہے جس کے متعدد معانی ہیں، یہ "فرض" کے معنی میں آتا ہے  
 إِنَّ الصَّلُوٰةَ كَانَتْ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ بِلَا شَبَهٍ نَّا زَهَ مُوْمُونُوں پر فرض  
 کِتَابٌ مَّوْقُوتٌ۔ موقت۔

او"رجحت و برهان" کے لئے بھی بولا جاتا ہے۔

فَإِنَّمَا يُكَتَّابُ لِكُمْ إِنَّمَا تُنْهَمُ صَادِقَتِنَّ اگر تم پسے ہو تو لا دُلچسپی دلیل اور رجحت اور اس کا اطلاق "درست" پر بھی ہوتا ہے۔

وَمَا أَنْهَنَّا مِنْ قَرْيَةٍ إِلَّا وَلَهَا اور ہم نے کسی بستی کو ملا ک نہیں کیا مگر کِتَابٌ مَّعْلُومٌ۔ یہ کاس کے لئے درست معین ہو چکی تھی۔

اور یہ اس تحریر پر بھی بولا جاتا ہے جو آقا اور غلام کے درمیان بدل کتابت کے سلسلے میں لکھی جاتی ہے  
 وَالَّذِينَ يَتَبَغُونَ الْكِتَابَ مَمْتَا اور غلام باندیوں میں سے وہ جو (بدل کتابت)  
 مَلَكَتْ اِمَّا نَكَمْ۔ کے لئے) چاہتے ہیں تحریر۔

مگر یہ تمام اطلاعات دراصل ایک ہی نیادی معنی سے والبستہ ہیں اور وہ یہ کہ کتاب کے معنی "لکھنا یا لکھی ہونی چیز" کے ہیں۔ پس "کتاب موقوتاً" اس لئے ہماگیا کہ قلم ہی نے یہ لکھ دیا ہے کہ فلاں

نماز فلاح وقت پڑا ہو جانا ضروری ہے اور جو بربان" اس لئے کہ اکثر نہ اکروں ہیں سند اور دلیل کے لئے دستاویزات اور مسجلات اور کتابیں ہی پیش ہوتی ہیں۔ اور مکتاب معلوم" اس لئے کہ ان کی بلاکت کے لئے کاتب تقدیر نے معین وقت لکھ دیا ہے جو اٹل ہے۔

غرض اس مقام پر کتاب" کے ہی بنیادی معنی مراد ہیں اور قرآن عزیز اسی مفہوم کے لحاظ سے "کتاب" ہے لیکن قرآن تو یہ کہتا ہے کہ میں "الکتاب" ہوں۔ عربی زبان میں "الف" "لام" تعریف کے لئے استعمال ہوتا ہے۔ تاب سوال یہ ہے کہ قرآن کو جو "الکتاب" یعنی بلام تعریف بتایا گیا ہے تو اس کی وجہ کیا ہے؟

ادیان دلل کی تاریخ شاہد ہے کہ حضرت آدم سے اب تک ہمیشہ سنتہ انشہہ جاری رہی ہے کہ ہر ایک امت کے لئے اس کے پیغمبر و رسول کے ذریعہ خدا کی کتاب، دستور حیات بن کرنازل ہوتی رہی ہے گرچہ دنیا کے بزرگوں اور ملکوں کے دریان اجیت اور رسول و رسول کی ہم آہنگی کے فقدان، نیز امتوں اور قوموں کی علمی اور عقلی تشوونا کی ابتدائی حالت کے پیش نظر مقتضیات احوال کا نظری تقاضا یہ تھا کہ پیغمبروں اور رسولوں کی دعوت و ارشاد مدد و علاقوں کے لئے مخصوص رہے اور ہر ایک قوم اور ہر ایک امت کے لئے ان ہی میں ہادی برحق معموٹ ہو کر خدا کا دستور پیش کرے تو خدا سے کائنات کی ہمہ گیر قدرت کا یہ تقاضا بھی فطری اور نیچہل تھا کہ روحانی ارتقا کر کی پیکار کی پیکار کی یہ نماز ایک ایسے بام عروج پر پہنچیں کہ وہ وقت بھی آجائے جبکہ خدا کی کتاب اور الہامی قانون تمام عالم زیر و بالا کے لئے ایک اور صرف ایک ہو اور جبکہ اس سے قریب با بعد زمانہ میں مادی ارتقا اس حد تک پہنچ جائے کہ اس ساری کائنات کا ڈانٹے سے ڈانٹا مل جائے اور یہ تمام عالم بوقلمون خدا کا ایک کبھی نظر آنے لگے یعنی مشرق بعید سے مغرب بعید تک اور شمالی نہیں سے جنوب نہیں تک دنیا کا ہر ایک گوشہ دوسرے سے متعارف ہو کر اس طرح ایک سلک میں ملک ہو جائے کہ ہر گوشہ کی راحت و تکلیف دوسرے گوشہ پر افرانداز ہو اور تمام کائنات کی بھلائی اور بربادی گواہ ایک بنادے تو ایسے مادی دور سے قریبی عرصہ میں اپسے روحانی پیغام

اور خدا کی دستور جو ہمین کی کتاب کا نزول اتریں تصوری ہے جو اسودہ احمد کا لے اور گورے سبکے لئے  
یکساں ہو اور اس کے بنیادی اور اساسی قوانین پر وایضاً اور امریکہ و افریقہ عرض کل کا نات  
پست والا کے لئے ہمگیر اور عالمگیر ہوں اور یہ دعوت پیغام بعثتِ عام بن کر اخوت کا پیغام بر  
ثابت ہو۔

فطرت اور قانون قدرت کے ارتقائی پہلو کا یہی وہ راز تھا جس کو اٹھکا رکرنے کے لئے  
ہر قوم اور ہر بُلٹ میں جمیعت پیغمبروں اور نبیوں نے اپنا فرضِ انجام دیا اور پیغامِ ہدایت کے  
سامنے ساتھ پر بشارت بھی سنائی گر و قوت آئے گا جب ملکوں اور قوموں کے یہ مختلف پیغامات  
جو ایک ہی سرچشمہ ہدایت کا پرتو اور عکس ہیں ایک اور صرف ایک عالمگیر پیغام میں جذب ہو کر  
رو جائیں گے اور تمام الہامی کتابوں پر وہ جہاں گیر دستورِ اسلامی خط نہ پھیر دے گا۔  
چنانچہ توراة، زبورِ انجیل، اوتا اور اپنے دشدوں کی الہامی و غیر الہامی بشارتیں مسلسل  
ایک ایسے نبی اور پیغمبر کی بعثت کا ذکر کرتی چلی آتی ہیں جو خدا کے آخری پیغام اور جامع کتاب  
کے ذریعہ کائناتِ ہست و بود کو ہدایت ماتب اور فیضیاب کرے گا۔

توراة کتاب استثنایاً باب آیت ۲۱-۲۲ و باب آیت ۲۳-۲۴ و باب آیت ۲۵-۲۶ ایک۔ اور انجیل متی بابت  
آیت ۱۶ و یوحنا بابت آیت ۲۲ اور باب آیت ۱۷ آیت ۱۸ اور زبور ۱۹ و ۲۰ اس کے لئے شاہد ہیں۔ اور  
انجیل ہر زبانی کی بشارات تو کشیر اور بہت صاف اور واضح ہیں۔

بس جب قرآن عزیز پر کہتا ہے کہ وہ «الکتاب» ہے تو گویا وہ ملل و ادیان سماوی کو دعوت  
دیتا ہے کہ آؤ مجھ کو کسوٹی پر کچواد مریمی تعلیم کا جائزہ لوتا کنم کو یقین کی روشنی ہاتھ آئے اور تم باسانی  
اقرار کر سکو کہ بیشک یہ کتاب وہی جانی پہچانی کتاب ہے جس کے خدا کے آخری پیغام ہونے سے متعلق  
ہم اپنی کسی تعلیماتِ الہی میں تذکرے اور بشارتیں پاتے ہیں اور یہی وہ دستورِ کامل ہے جس کے چرچے ہم اپنی  
بہامی کتابوں کی صرفت خدا کے سچے پیغمبروں اور نبیوں سے سنتے آئے ہیں۔

اَلَّذِينَ يَتَّبِعُونَ الرَّسُولَ النَّبِيَّ وَلَا كُجَاهِرُوْ کرستہیں اس رسول کی

الْأَتِيَ الَّذِي يَعْجِدُ وَنَعْكُسُتُوْ بِأَعْنَدِهِمْ جَنْبِي امی ہے کہ جس کوپاتے ہیں لکھا ہوا  
فِي التُّورَةِ وَالْأَنْجِيلِ يَا مِنْ هُمْ اپنے پاس تورۃ اور انجلی میں وہ حکم کرتا ہے  
بِالْعُرُوفِ وَنَهَى عَنِ الْمُنْكَرِ وَنَجَّلَ ان کو نیک کام کا اور منع کرتا ہے بُرے  
لَهُمُ الظِّنَّاتُ وَحْمُمُ عَلَيْهِمَا الْجَنَاحَاتُ کام سے اور علال کرتا ہے ان کے لئے سب  
وَلِيَضْمِنُ عَنْهُمَا صَرْهُمْ وَالْأَغْلُلُ پاک چیزیں اور تارتا ہے ان پر سے ان کے  
الَّتِي كَانَتْ عَلَيْهِمْ رِبَّاعَةً (الاعراف) بوجہ اور وہ قیدیں جو ان پر تھیں۔

چنانچہ تورۃ باب استثناء میں ہے۔

میں ان کے لئے ان کے بھائیوں میں سے تجھ سا ایک بنی ہر پاکروں گا اور ان پاک کام  
اس کے منہ میں ڈالوں گا اور جو کچھ میں اسے فرماوں گا وہ سب ان سے کہے گا۔  
اسی کو قرآن نے اس طرح بیان کیا ہے۔

وَمَا يَنْطَقُ عَنِ الْهُوَيْهِ اَنْ هُوَ الْأَدْجَى يُوحَى۔ وَهُوَ اپنی خواہش سے کچھ نہیں بولتا  
یہ (قرآن) نہیں ہے مگر خدا کی وحی جو اس پر کی گئی ہے۔  
اور انجلیل پوچھا میں ہے۔

میں تم سے سچ کہتا ہوں کہ میرا جانا تھا رے لئے فائدہ مند ہے کوئی نکالا گریں نہ جاؤں تو  
وہ "مدگار" تھا رے پاس نہ آئے گا لیکن اگر جاؤں گا تو اسے تھا رے پاس صیبروں گا  
اور وہ آگر دنیا کو لوگتا ہو اور راست بازی سے اور عدالت کے بارہ میں قصور دار ٹھہرائے گا۔

غرض قرآن حکیم نے کائناتِ ملل وادیان کے سامنے "الکتاب" کہکرہ واضح کرنا چاہا ہے  
کہ وہ خدا کی اس وحی کو اجنبی اور ان ہوئی بات نہ سمجھیں اور اس نئے اس معیار کے مطابق جو کتب  
سماوی کی معرفت کے لئے وجدیان اور فطرت کی راہنمائی میں ہر ایک ذی عقل کو حاصل ہے اس کا  
امتحان کریں اور جا چیز کو کائناتِ انسانی کی رشد و بہراست کے لئے پوچھ کتاب ہی ہے یا کسی انسانی فکر  
کا وہ کی خود ساختہ "کتاب" اور جو صفات کو ان کی الہامی اور آسمانی کتابوں میں خاتم الابیار اور

ان پر نازل ہونے والی کتاب سے متعلق بیان کئے گئے ہیں ان کی روشنی میں اس کا یہ دعویٰ کہ وہ «الکتاب» ہے گہاں تک درست اور حق ہے۔

پھر قرآن یہ بھی کہتا ہے کہ میں انش تعالیٰ کی جانب سے دستوری اور جانی پہچانی "الکتاب" ہی نہیں ہوں بلکہ نظام کائنات کے آئین و دستور کی وہ مکمل کتاب ہوں جس کے اوصاف عالیہ "مبین" (روشن و واضح) "عزیز" ( قادر و غالب) اور "حکیم" ( حکمت والی) ہیں ۔

وہ ”کتاب مبین“ روشن کتاب ہے۔ مائدہ ۲۷ یوسف ۱۰ نل ۷ شعرا، وقصص ۷ زخرف ۷ اس لئے کہ اس کے سمجھا رہ نظم و معانی ایک امی کی معرفت عبرت و موعنعت سے متعلق ماضی اور مستقبل کے صحیح واقعات تاریخی اور ان سے حاصل شدہ بے نظیر تائج کے لحاظ سے نیز ایک کامل و مکمل دستور و آیین کی حیثیت سے وہ روشن اور واضح کتاب ہے نیز وہ اپنے مطالب و مفہوم کے پیش نظر اضاف اور ظاہر ہے جس میں کسی قسم کے شیءہ و اشتباہ کی لگانش نہیں ہے یا اس لئے کہوہ برایت و رشد کی لہ ادھر کوئی اور نیچے آئت کی علامت ہے۔

ظاہر کرنے والی اور یہود، نصاریٰ اور مشرکین کے سوالات و ثہبیات کا واضح طور پر مذکول اور تکمیل نہیں جواب دینے والی ہے۔

غرض معارف، حکم و مصالح، حقائق و دفاتر اور عبر و معظت سے متعلق تاریخی قصص و واقعات کے لئے ایک روشن اور واضح کتاب ہے۔

اسی طرح وہ "کتاب عزیز" نادربے نظر و غالب ہے جس کے لئے اس کو وہ اپنی مجموعی جیشیت میں ایک عدیم النظر کتاب ہے جس کا جواب نہ اپنی ریکا اور نستیل دے سکتا ہے اور جس کے معارضہ سے تمام کائنات فی جن عجز ہیں۔ "قُلْ لَئِنْ اجْتَمَعَتِ الْاَنْسَ وَابْنُ عَلِیٍّ اِنْ يَأْتَا مُثْلُ هَذَا الْقُرْآنَ لَا يَأْتُونَ بِمِثْلِهِ وَلَوْ كَانَ بِعْضُهُ مُلْبِسْ بَعْضٍ ظَهِيرَاً" فاؤ ابسوہ من مثالہ وادعو اشهد اکہ من دون الله ان کتنم صدقین۔ نیز وہ ناسخ ہے تمام سابقہ کتب سماوی کیلئے اور اس کے سب پر حاوی اور غالب ہے "لیظہرہ علی الدین کلہ و لورکہ المشرکین" اور یہ کہ وہ اشتعالیٰ کے تردیک کرم و مغلظ ہے کہ اللہ کی عظمت و کرامت اس کے کلام کی کرامت و عظمت کا کفیل ہے۔

اور بلاشبہ وہ کتاب حکیم ہے۔ یوں لقمان اس کے کراس کی آیات بینات ادا مر و نواہی یعنی احکام الہی کی خالی میں اور اس طرح وہ ایسی کتاب ہے جو احکام کا معدن ہے نیز جس طرح ایک حکیم و دان اجیب بولتا ہے حکمت و دانائی سے بہرنا کلام کرتا ہے، اسی طرح یہ کتاب حکمت و دانائی کا مخزن ہے اور وہ جو کچھ دیتی ہے وہ حکمت و دانائی کے جوہر و گوہر ہی ہوتے ہیں اور یہ کہ وہ کائنات بھروسہ اور بلند و پست کے خالق والک حکیم و دانائی کی جانب سے ہے اس لئے جو کچھ اس میں ہے وہ حکمت ہی حکمت ہے۔

وسرے الفاظ میں یوں سمجھئے کہ قرآن ان صفاتِ علیت کی پوری متصف ہے اس لئے کہ جبکہ مادی دنیا میں قانون قدرت کی رفتار کچھ اس طرح سے نظر آتی ہے کہ اولاد آدم کا نشوونسا

لے حکیم۔ حکم اور حکمت دونوں ہے ماخوذ ہے۔

تدریجی ارتقاء کا رہنمای ملت ہے لیکن اس کے فہم و عقل کی تکمیل آہستہ آہستہ ہوتی رہی ہے اور ذہنی اور عقلی کمالات الگ الگ مختلف زبانوں میں مختلف قوموں کے درمیان جدا جدا نظر آتے ہیں لوتا ہم اہل عقل و نقل اس پتھر میں کہ مجموعی جیش سے حضرت انسان کے عقلی ذہنی انوکھا رہنے تدریجی ترقی کی ہر اور بلکہ شہرِ موجودہ دور جو چند صدی کا دور ہے ارتقائی گمالات کا حامل ہے۔

پس اگر یہ صحیح ہے تو کوئی بٹہ نہیں کہ یہی قانون قدرت روحانی کائنات پر بھی ہادی ہے اور اسی کے پیش نظر قدیم کتب سماوی میں توحید، صفاتِ الہی اور الہیات کے نازک مسائل کو قریبِ الفہم بانسک کئے ایسی تشبیہات کو حاصل رکھا گیا جو بن دیکھے خدا اور بن دیکھی دنیا را آخرت پر ایمان لانے میں آسانی اور ہولت پیدا کر دیں اور جب آہستہ آہستہ الہیات کے نازک مسائل کو عقل فہم انسان نے اپنے اندر جذب کرنا شروع کر دیا اور اس کی عین پہنائیوں تک رسائی کے لئے کاوش و تجویز سر اٹھاتے لگی تو دعوت و ارشاد خداوندی نے بھی اس کو سہارا دیا اور اپنے پیغامات کے اندر اسلوب بیان میں ارتقائی منازل کا خاص خیال رکھا چاچنے پر عہدِ قدیم کی کتب سماویہ باوجود تحریف و تنسیخ کے اپنے مختلف ادوارِ تاریخی کے پیش نظر مختلف اسلوب و طرزِ بیان کو پیش کرتی اور سطورہ بالا دعویی کے لئے شہادتِ صادق کی حیثیت رکھتی ہیں چنانچہ دنیا رہب کی ابتدائی تعلیم میں تشبیہی تعبیرات اور مسائل الہیات کی تفہیم میں استعمالات و کنایات اور درود و متوسط میں خیفیت اور شرک کے متماز تقابل کے باوجود صفاتِ الہیہ کی تلقین و تعلیم میں تشبیہی زنگ و روغن اور تسلیمی نظام میں ملکوں اور قوموں کے خلاف احوال و تفصیلات کے پیش نظر جدا جدا پیغامات اور مختلف اسلوب خطابیاً پر بامور اس حقیقت کی منہ بولتی تصویر میں۔ اور الگ چھپے مسلم ہے کہ انسانی قوائے فکریہ و عقلیہ خدا کے تعالیٰ کے فیضان کی بدولت مسلسل ترقی پذیر ہیں اور اس کی حدِ نظر ہماری ان ٹکاہوں سے متور ہے لاتفاق عہد "کانظر ارہ پیش کرنی ہیں۔ تا ہم اہل داش کے نزدیک یہ ہے کہ قربی دور میں جس کا خط اس دوڑتک طویل ہے بنیادی طور پر انسانی عقل و فکر اتنی پختگی کی حد پر ہے، پس جسکی ہے اور بلوغت و رشد کی حدود کے الحاظ سے معراجِ کمال حاصل کر جکی ہے اس لئے از بس

ضروری ہے کہ اس مادی عورج ذہنی و فکری کے بعد میں خدا کا روحانی پیغام بھی اسی صفت کمال کا حامل ہوا اور اس کی قیلیم بھی تاریخ مل مل وادیاں کے مختلف لہوارے کے مقابلہ میں بلوغت و شہادت کی آخری حد تک رساہو۔

پس قرآن کہتا ہے کہ اس ناموس فطرت اور قانون قدرت یعنی "ستانتہ" کے ہیش نظر میں "خدا کا ایسا قانون کا مل ہوں جو اپنی تعلیمات، اہلیات، اخلاقیات، مہیا ت، معاشرات و معاہدات" کے ہر بیلوبی میں روشن اور واضح اور تشبیہ و تھیم کی تعبیت سے پاک ہے۔ نیز جغرافی الائی ملکی اور قومی حدود سے بالاتر، حکمت بالغہ پڑھاوی اور تنظیم و معانی کے انسجام اور آئین و قوانین کے بنیادی انصرام میں صد عجائب کا حامل ہے اور اس لئے بلاشبی میں اس کا نات ہست و بود میں میں خدا کی عدیم النظر در خشائی اور پریار حکمت کتاب مبین "کتاب عزیز" کتاب حکیم ہوں۔

پھر یہ بات بھی لائق توجہ ہے کہ اس مادی دنیا میں کسی تک پیغام ہیچانے کے وہی طریقے ہیں ایک یہ کہ جس بات کو کہنا ہے اس کو حرف بہ حرف خود لوا کرنا اور یا بندیعیہ تحریر و تقریر قاصد کی معرفت بحالہ ہیچا دینا اور دوسرا یہ کہ اپنا مفہوم اور نفس میں ضمون بیان کر دینا اور پیغامبر کو یہ حق دینا کہ وہ اس مفہوم کو بذریعہ تحریر یا زبانی اپنی عمارت میں مخاطب کو ہیچا دے۔ جب مخاطب تک یہ پیغام ہیچے کا اور اس کو پیغام کی نوعیت کا بھی علم ہو جائے گا تو ضروری ہے کہ دونوں قسم کے پیغامات کا اثر مخاطب پر مختلف ہو کر یونکہ پہلا پیغام صرف پیغام کا ہی حق ادا کرتا ہے بلکہ ساتھ ساتھ پیغام دینے والی ہستی کے کلام کی تمام خصوصیات اور اس کے امتیازات بھی یہی نظر لانا ہے اور اس کا یہ ایتمجہ نکلتا ہے کہ مخاطب کے قلب و دماغ پر عقلاست و محبت کا جذبہ ہوتا زیادہ نمایاں ہو جاتا ہے اور دوسرا طریقہ میں وہ صرف پیغام ہی عمل کرتا ہے مثکم کے کلام کے خصائص و امتیازات سے بہر و رہیں ہوتا اور پیغام اگرچہ مقصد کو پورا کر دیتا ہے لیکن اس قسم کے جذبات نہیں پیدا کر سکتا۔

پس قرآن ان صفات کے پرده میں اس حقیقت کو بھی نمایاں کرنا چاہتا ہے کہ اب ان آدم نے جس وقت سے صفوہ دنیا کو اپنی ہستی کے نقش و نگار سے غرض کیا ہے اس وقت سے قرآن کے

نسل تک تمام روحانی پیشات جاہلیت کتابوں کی شکل میں خدا کی جانب سے نازل ہوئے وہ خدا کے احکام کا ایسا مجموعہ تھے جن کو خدا کی کتاب خدا کا قانون، خدا کی فرمان اور سیعام الہی تو کہا جائیگا لیکن "کلام الہی" نہیں کہا جاسکتا کیونکہ سیعام بر (ناموس اکبر پا جریل) نے ہر ایک بنی دوسرے کو دیا اللاح کی شکل میں مسطور بامہموم ربی کو اپنی تعمیر و تیاری کی شکل میں منقول ہیش کیا ہے اور بغواۓ ارشاد قرآنی "وَكَانَ مِنَ الْأَمْمَاتِ إِلَّا لَخَلَقَ فِيهَا نَذِيرًا" وَلَكُلُّ قَوْمٍ هَادِ " توراة، زبور، انجیل، صحف، ابریم (علیہ السلام) اور کائنات کے دوسرے ابتدی ادسل کے صیغہ سب کے سب "کتاب اللہ" تو ہیں لیکن "کلام اللہ" نہیں ہیں اور یہی وجہ ہے کہ جن قوموں پر ان کتابوں کا تردد ہوا ان کو یہ بھی ہدایت کی گئی کہ وہ ان پر مضمونی سے قائم رہیں اور ان کی حفاظت کریں اور اگر انہوں نے ایسا نہیں کیا اور ان میں تحریف و تبدل کا محیرانہ اقدام شروع کر دیا تو یاد رکھیں کہ پھر ان کی تباہی اور بر بادی قریب ہے۔ چنانچہ توراة، زبور و رواجیل میں اس قسم کے تہذیبی احکام امثال کی شکل میں بھی بکثرت موجود ہیں اور صاف صاف الفاظ میں بھی پائے جاتے ہیں اور نہ صرف یہ بلکہ ان کتابوں سے والبستہ اہل مذہب خود اس کے معرفت ہیں کہ ان کے زوال کا باعث وہ تحریف ہے جو انہوں نے (ان کے پیشہ میں) خدا کی جانب سے نازل شدہ کتابوں میں کی اور آج وہی معرفت کتابیں ہمارے سامنے ہیں۔

قرآن کہتا ہے کہ میں خدا کی وہ کتاب ہوں جو نہ صرف کتاب ہے بلکہ "کلام اللہ" بھی ہوں اور اس لئے دوسری آسمانی کتابوں سے جدا امیری یہ خصوصیت ہے کہ جس طرح خدا ہر قسم کے تیز و تبدل سے پاک اور منزہ ہے اسی طرح حکم کی خصوصیت و ایازی شان اس کے کلام میں بھی موجود ہے کہ وہ بھی تحریف و تبدل سے محفوظ و امانوں ہے "لَا يَأْتِيهِ الْبَاطِلُ مِنْ بَيْنِ يَدَيْهِ وَلَا مِنْ خَلْفِهِ تَنْزِيلٌ مِنْ حَكِيمٍ حَمِيدٍ" اور اسی لئے اللہ تعالیٰ نے اس کی حفاظت کا بارہ دوسری کتابوں کی طرح امت اور رسول پر نہیں رکھا بلکہ اپنی جانب سے اس کی حفاظت و صیانت کا اعلان فریا یا اور اس کی ذمہ داری اپنی ذات بحث پر ہی رکھی۔ "نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا لَكَ مَحْفَظُونَ" "لَا تَنْهَرْ كَ بَهْ لَسَانَكَ لِتَعْجِلْ بَهْ إِنَّ عَلِيَّاً جَمِيعَهُ وَقَرْ أُنْفَعَا ذَاقَ أَنَّا فَاتَّبَعْ قَرَانَهُ"

## ثہان علینا بیانہ

غرض قانونِ قدرت کی ہمہ گیر وحدت یہ نیصلہ دینے میں حق بجا بھا بھے کہ قرآن کا پردعویٰ یہ «عین فطرت» ہے کہ وہ کائنات اور ایمان و مل میں خدا کی سچی کتاب ہے اور اپنے نزول سے قبل سادی کتابوں اور خدا کے سچے رسولوں اور نبیوں کی معرفت وہ اس طرح متعارف اور معروف و مشہور ہو چکی تھی کہ نزول کے وقت اس کا یہ دعویٰ بلاشبہ درست اور صحیح ہے کہ وہ جانی پہچانی «الکتاب» ہے۔ اور اس کی سادہ اور صاف روش اور درخشاں تعلیم اس کا حق رکھتی ہے کہ اس کو یہ کہا جائے کہ وہ «کتاب مبین» ہے اور چونکہ وہ خدا کی صفت کلام سے متصف ہو کر «کلام اللہ» ہونے کا بھی شرف رکھتی ہے اس لئے یقیناً وہ الہامی کتابوں میں ایک بے نظیر اور نادیگتاب ہے اور جبکہ قدیم ازلي وابدی ذات احدرست کے صفت کلام ہونے کی وجہ سے موصوف کی طرح غیر تبدل و غیر متصرف ہی ہے اور تا قیام قیامت اسی طرح رہے گی تو باریب اس کا یہ قول حق ہے کہ وہ «کتاب عزیز» ہے اور جبکہ وہ بخواہے آیت «تَنْزِيلٌ مِّنْ رَّحْمَةِ رَّحِيمٍ حَمِيدٍ»<sup>۱</sup> ایسے حکیم و داناتا کا کلام ہے جو تمام حکمتوں اور دنایوں کا منبع و مرتع ہے تو پھر اس کا یہ اعلان بے داع آئینہ صداقت ہے کہ وہ «کتاب حکیم» ہے۔ یہی وصیت ہے کہ زبان و حج تر جان (صلی اللہ علیہ وسلم) نے اس کتاب کی تعلیم کے متعلق یہ پر از حکمت حمل ارشاد فرمایا «الدین السمحۃ البیضا علیہما و خارہا سواء» قرآن کا بتلا یا ہوا دین اسکے دروشن دین ہے جس کے رات دن دلوں یکساں ہیں<sup>۲</sup>۔

لیکن اس کتاب کے آئین و قوانین اس قدر صاف اور سادہ ہیں کہ جن پر گاہن بننے کے لئے دوسرے مروجہ ادیان کی طرح نہ سخت قیود ہیں اور نہ کڑی پابندیاں اور اس قدر رواضح اور رعنی ہیں کہ اس کی بیانیاتی تعلیمات میں سابقہ ادیان کی طرح نہ شبیہ و تجیم کے خلل کا اندازیت ہے اور تھے اس کے معتقدات میں استخارات و کنایات کی پیچیپگیاں پائی جاتی ہیں اور اس کے ادرازوہای اس کی

سلہ و عید زانی، ترسیب مثل شب کی ہیں اور و عذر امر ترغیب دن کی طرح ہیں مگر حدیث کہتی ہے کہ اس تعلیم حنفیہ و عید زانی کی طبلت و تائیکی سے محفوظ روز روشن کی ہی طرح روشن ہے۔

ترغیبات و ترسیمات الحدایت کے وعد و عجید جو کہ ایک دوسرے کے ساتھ والبستہ اور لیل و نہار کی طرح تواام ہیں تاریکی اور ظلمت سے یکسر پاک اعیشے لوٹت ہیں اور دونوں اصنافِ تعلیم آنکا ب بعضت النہار کی طرح بعثن اور درخشاں ہیں۔

آئیے اب یہ مرتبا پھر اس آیت کی جانب رجوع کریں جو قرآن کی سورہ لقہ میں پہلی آیت ہے اور جس نے کائنات کو یہ روشناس کر لیا ہے کہ ہم یہ جو کچھ دیکھ رہے یا پڑھ رہے ہیں کائنات انسانی کی معاش و معاد کی تکیل کے لئے خدا کی جانب سے کامل و مکمل کتاب ہے۔

”الْمَ“ یہ تین حروف کا مجموعہ ہے جو جدا جدا حرفاً ہی کی طرح پڑھنے میں آتے ہیں اور اسی لئے قرآن کی سورتوں میں ایسے نام حروف ”حروف مقطعات“ کہلاتے ہیں، ان حروف کے متعلق اکثر سلف صاحبین صرف یہ کہنے پڑی اکتفا کرتے ہیں اسے اعلم ہمارا دہ بذلک ”اس کی کیا مراد ہے خدا ہی خوب جانتا ہے؟“ اور اپنے اس قول کی دلیل میں یہ فرماتے ہیں کہ جبکہ یہ حروف باہم مل کر بھی چھوٹے سے چھوٹے لفظ و حرف کی شکل اختیار کئے ہوئے ہیں میں اور جدا جدا پڑھے جاتے ہیں قوان کی مراد نہ جانے سے قرآن کی تعلیم پر مطلقاً کوئی اثر نہیں پڑتا اور ان کی حقیقت جانے بغیر کسی ایک آیت کے نہ ہم دعویٰ یا چھوٹے سے چھوٹے جملے کی مراد سمجھنے میں کسی قسم کی بھی دقت پیش نہیں آتی تو پھر کیا ضرور ہے کہ ہم ان حروفِ مفردہ کی حقیقت معلوم کرنے کے درپے ہوں اور کیوں نہ اس کو خدا کے حوالہ کر دیں۔

یہ طریقہ اگرچہ نفس صورت حال کے پیش نظر سلامت روی پر بنی ہے۔ تاہم تبلیغی نقطہ نظر سے اس سلم و غیر سلم افراد کی افہام و تفہیم کے لئے جو قدم پر ٹکوک و شبیات کی وادیوں میں بیٹھتے رہتے ہیں ان مفرد حروف کی حقیقت کی نقاب کٹانی بھی ازیں ضروری ہے تاکہ نفس امارہ کا پر خطر اقدام اس اکار کی جانب متوجہ کر سکے کہ قرآن جگہ موعظت و بصیرت کے لئے ہادی اور رہنمائے تو اس کا ایک حرفاً بھی ایسا کیوں ہے جس کی نہ ہم و مراد سے ذی عقل ذذی فہم انسان تاواقف رہے اور وہ اپا راز کیوں ہے جس کی مفہوم اور کلیہ کو خدا سے پر ترے اپنے پاس محفوظ کر لیا ہے خصوصاً جبکہ قرآن کے

تعلق اُس نے یہ فرمادیا ہے ”ولقد یستَرَنَ الْقُرْآنَ لِلذِّكْرِ فَهُلَّ مِنْ مُذَكَّرٍ؟“

اس لئے صحابہ رضی اللہ عنہمؓ، العین (رجہم اش) اور علامہ سلف کی ایک جماعت سے ان کے متعلق متعدد توجیہات بھی روایت کی جاتی رہی، میں ان توجیہات میں بنیادی فرق یہ ہے کہ بعض وہ توجیہات میں چو جہا جبرا سورتوں کے حروفِ مقطعات کی توجیہ کرتی ہیں اور سب کے لئے یکساں حکم نہیں لگاتیں اور بعض توجیہات وہ ہیں جو تمام سورے کے حروفِ مقطعات پر یکساں حادی ہوتی ہیں اس لئے مقام کی مناسبت کے پیشِ نظر ہم ان ہر دو قسم کی توجیہات میں سے ایک ایک توجیہ نقل کر دینے پر کتفا کرتے ہیں۔

حروفِ مقطعات درِ مل قرآن کی متعلقہ سورتوں کے نام ہیں یعنی جس طرح دوسری سورت کا نام بقہرہ ہے اسی طرح اس کا نام سورہ الْمُمْبَحٰ ہے اور ان ہی سورتوں کو حروفِ مقطعات کے نام سے نامزد کیا گیا ہے جن میں اعتمادی، اخلاقی قانونی یا دوسرے معاشی و معادی ہم مسائل کا ذخیرہ بکثرتِ کیجا ہے اور جن کے بنیادی اصول پکار پکار کرہے بتلا رہے ہیں کہ کائناتِ مادی اور ذہنی و فکری ترقی کے لحاظ سے خواہ کتنی ہی بام عرض پڑھنے جائے لیکن یہ اصولِ اعتماد اور اس ای خلقان اور قوانینِ معاش و معادیے اُنہیں کہ تعصب سے دور کرنی شخص بھی ان کو جانچنے یا پر کئے گا تو اس کو اعتراف کرنا پڑے گا کہ یہ اس ای قوانینِ جس طرح نزول قرآن کے وقت کی دنیا کے لئے مزول اور مناسب تھے اسی طرح اسی بے میل اور بغیرِ ترمیمِ رشد و بہادیتِ انسانی کے لئے کافی وعافی ہیں تو خدا نے برتر کی حکمت بالغہ نے ان سورتوں کے شروع میں اس لئے حروفِ مقطعات کو پیش کیا اور اس لئے ان سورتوں کا عنوان بنایا کہ اہل عقل و خرد کے سلسلے اس حقیقت کا اعلان کیا جائے کہ تم پر جو کچھ کہ کر سے ہے یا پڑھ رہے ہو یا سن رہے اور ستارہ ہو۔ اس کو غور و فکر سے دکھیو اور نظر و فکر کی کسوٹی پر کس کر دیکھو کہ یہ بنیادی اور اس ای قوانین کی طرح بنی ہر اجڑا حقیقت سے وابستہ ہیں کہ دانا اکو حکیم و فرزانہ ہتی جس قدر عیق نظر سے ان کو جانچتی ہے اسی قدر ان کی ٹھوس حقیقت کا اعتراف کرنے پر مجبور ہوتی ہے۔ اور یہ دیکھ کر حیرت میں رہ جاتی ہے کہ قرآن کے اوامر و نواہی اور اس کے

موعظہ مصائر حس طرح ایک عامی اور ان پڑوں کے لئے باعثت روشن و ملحوظ ہے اسی طرح ایک بڑے سے بڑے حکیم اور فلسفت کے لئے بھی ہادی و مرشد ہیں اور جس طرح وہ اپنے وقت ترولی میں بنے نظیر و بے مثال تھے اسی طرح آج کے دو تریقی میں بھی عدیم المثال اور عدیم النظر ہیں۔

اور یہ حیرت و استعجاب اس وقت عجیب صورت اختیار کر لیتا ہے جبکہ ایک حقیقت نگاہ اور حقیقت سنج فلسفی و حکیم کو قرآنی حروف مقطعات کے ذریعہ اس جانب متوجہ کرتا ہے کہ یہ پڑا ز حکمت اور اہل قوانین و دساتیر کے جن کی مثال پیش کرنے سے انسانی دلاغ و عقل عاجز ہیں اور یہ کتاب جس کے کلام الہی ہونے کی وجہ سے کسی انسان کو اس کے معاوzen کی جرأت نہیں ہو سکی اور نہیں ہو سکتی وہ ان ہی حروف تھیں کام جمیع ہے جس کو ایک بہترے سے بتھر مقرر کرو لاندا پرداز روز و شب اپنی تقریر و تحریر یہ استعمال کرتا رہتا ہے تو پھر کائنات انسانی میں سے کسی کا قرآن کی حصہ میں سے چھوٹی سورۃ کی طرح کا کوئی مضمون پیش کرنے سے اُس وقت عاجز رہتا اور قرآن کی تحدی کے باوجود عاجز رہتا جبکہ عرب کی سر زین عربی فصاحت و بلاغت کے اساتذہ فن کو اپنی آنکھوں میں لے ہوئے تھی اور پھر تھی دنیا مکمل مسلسل اس کے چیلنج "فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مُّثُلِّهِ" کا جواب نہ پیش کر سکنا کیا اس حقیقت کے لئے روشن دلیل نہیں ہے کہ یہ کتاب بلاشبہ خدا کی جانب سے ہے اور یہ کلام درحقیقت کلام الہی ہے نہ کہ کلام انسانی۔ وَإِنْ كُنْتُمْ فِي رَيْبٍ وَمَتَانَزَلْنَا عَلَى عَبْدِنَا فَأَتُوا بِسُورَةٍ مِّنْ مُّثُلِّهِ وَأَدْعُوا شَهَدَاءَ لَهُمْ مِّنْ دُنْوِنِ الْمُوْلَى كُنْتُمْ صَدِيقِنَ۔

اس حقیقت کی تائید اس سے بھی ہوئی ہے کہ انسانی بول چال میں چونکہ الفاظ اعموماً مفرد حروف سے لکر پنج حرفت تک ہوتے ہیں اس لئے قرآن نے بھی جب اپنے اعجاز کو حروف مقطعات کے ذریعہ ظاہر کرنا چاہا تو بول چال میں الفاظ کی ان تراکیب کا حافظ کرتے ہوئے مقطعات کو بھی ایک حرف سے پانچ حروف تک کی ترکیب میں پیش کیا ہے۔ مثلاً ن، ق، حم، اللہ۔ الراہم۔ حضرت پغیز قرآن نے ان کو ایک جگہ اس لئے پیش نہیں کیا کہ جس طرح وہ عبرت و مععظت کے لئے واقعات کو بار بار مختلف اسلوب سے دوسرہ رہتا ہے اسی طرح وہ اس حقیقت کو بھی با بار بار ہم امند ہجتا ہے کہ

پس جب تم اس حقیقت کے اعتراض کے لئے تسلیم چشم گر کرے اس کتاب کا مطالعہ کرو گے تو بلاشبہ تمہارے سامنے اس کے خلاف و معارف کا باب کھل جائے گا اور چشم کو یہ اقرار کرنا پڑے گا کہ "لا تقصی عجائبه" یہ وہ کتاب ہے جس کے عجائب و لطائف ختم ہی ہونے میں نہیں آتے۔

کہا جا سکتا ہے کہ تسلیم کر لینے کے باوجود کہ عہد قدیم و بعد جدید بر ابر قرآن کے اس چیلنج کے حقیقی اور صحیح جواب سے عاجز ہے اور اس کے قبول میں کسی کو بھی کامیابی نصیب نہیں ہوئی اور اسی لئے اہل نظر نے ہمیشہ اس تحدی (چلنگ) کے قبول کرنے سے گیرنے پائی کا ثبوت فراہم کیا ہے تاہم اس سے کسی کتاب کا "کتاب اللہ" ہونا کیسے لازم آتا ہے، ہو سکتا ہے کہ ایک ایسی کتاب جس کا جواب نہ اگلوں سے ہو سکا اور نہ چھپلوں سے اپنی تدوین و ترتیب میں کسی انسان ہی کے فلمکی رہیں منت ہو تو اس کا جواب یہ ہے کہ قرآن نے اپنے اعجاز اور کلام الہی ہونے کے متعلق جو کچھ ہے اس کا مدار صرف اتنی سی بات پر ہی نہیں ہے کہ وہ ایک کتاب ہے جس کے ایک پیر گراف یا چھوٹی سی سورت کا جواب دنیا میں موجود نہیں ہے بلکہ اس کے دعویٰ کا مدار تو اس اعلان پر ہے کہ میں خدا کی جانب سے ہوں اور اس کا کلام ہوں اور سیری ترتیب و انجام میں خود مدرسول اللہ کو بھی دخل نہیں ہے بلکہ وہ بھی اس جیسا کلام پیش کرنے سے عاجز ہیں لہذا جو شخص یہ تسلیم نہ کرے اور وہ اس کو انسان کا درجہ دیتا ہو تو اس کا فرض ہے کہ وہ خود اور پوری کائنات کے انس و جن کو جمع کر کے ایسی کتاب نہیں بلکہ اس سیسی ایک چھوٹی سی سورہ یا جھوٹا سا پیر گراف پیش کر دے تاکہ قرآن کا چیلنج غلط ثابت ہو اور وہ کلام الہی کے دائرہ سے نکل جائے اور انسانی کلام کے حدود میں آجائے پس اگر کوئی کتاب پانے والا عجائز کے پیش لفڑ کائنات انسانی کو تحدی سے دوچار کرے اور پھر عقلاء زیانہ کو اس کتاب کی عظمت و فخامت اور اس کی تعلیم کی بلندی درفتت کا بھی اعتراف ہو تو ایسی صورت میں دو ہی را ہیں ہو سکتی ہیں کہ یا فحصار و بلغار زیانہ اس چیلنج کی علاً تکذیب کر دھائیں اور یا پھر اس کے چلنگ کو صحیح تسلیم کر کے اس کے کلام الہی ہونے کا اعتراف کریں۔

غرض معاملہ صرف خوبی کلام کا نہیں ہے بلکہ اس خوبی کو عدم النظر بتا کر اور انسانی دشمنی

طاقت سے خارج کہ کر دعویٰ کی تصدیق یا تکذیب کے لئے جلیخ و تحدی کرنے کا ہے اور ایسا دعویٰ جب ہی جھیلایا جاسکتا ہے کہ علمی طور پر اس کے خلاف بہوت فراہم کر دیا جائے مگر یہاں تصورتِ حال یہ ہے کہ نزولِ قرآن کے وقت جبکہ یہ دستورِ تھا کہ عرب کے طبیعے فیض و بلع مسلم اساتذہ، زبان کے کمالات کو نظم کی شکل میں پیش کرنے کے لئے کعبہ کی دیوار پر اپنے قصائد اس لئے لکھا دیا کرتے تھے کہ اس تاریخی وقت ان پر اصلاح دیتے ہوئے ان کی فصاحت و بلاغت کے مراتب کا بھی اٹھا کر سے اور ان پر برتری و تفوق کے فہرست کا توسیع کر کر کا نزول ہوا اس وقت نبی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم نے صحابہ کرام کو حکم دیا کہ اس کو لکھ کر کعبہ کی دیوار پر لکھا دیں چنانچہ اس تعییل حکم کا نتیجہ یہ نکلا کہ جب اس تاریخی وقت کے ماہر زبان نے معلم قصائد کا مطالعہ اور ان کی حیثیت کو ظاہر کرنا شروع کیا اور آخر اس جگہ پہنچا اور سورہ کوثر پر اس کی نظر ٹھیک تو تاریخ شاہد ہے کہ جہران و سرگردان انسانوں کی طرح اس کو صرف یہی کہنا پڑا "وَاللَّهُ مَا هُدَى كَلَامُ الْبَشَرِ" قسم بخدا یہ کسی انسان کا کلام نہیں ہے۔

پس اس تحدی اور جلیخ کی موجودگی میں کائنات جن و ان کی اس کے معارضہ سے عاجزی کا اعتراف یقیناً اس کے کلام الہی ہونے پر صحبت و برہان ہے۔

"اللَّهُ" کی دوسری توجیہ چور حیثیت پہلی توجیہ کا ہی ایک حصہ مگر خصوصیت مقام کے ساتھ وابستہ ہے۔ ایک تہییر کی محتاج ہے وہ یہ کہ "فطرت" راہنمائی کرتی ہے کہ جب ہمارے پاس کسی جانب سے کوئی مکتوب موصول ہوتا ہے تو طبیعت جستجو کرتی ہے کہ اس سلسلہ میں تین امور کا جاننا ضروری ہے ایک یہ کہ پہلے مکتوب کسی ہستی کی جانب سے موصول ہوا ہے تاکہ اگر اپا، اس تاریخ دوسرے کی مخدوم کی جانب سے ہے تو ان کے مرتبا کے مطابق اس کے ساتھ معاملہ کیا جائے۔ اور اگر اولاد یا کسی خور دکی جانب سے ہے تو اس کے پیش نظر سلوك ہوا اور اگر دوست یا محبوب کی جانب سے ہے تو پھر اسی نظر سے اس کو دیکھا جائے اور یہی نہیں بلکہ یہ جان لینے کے بعد کہ یہ مکتوب کس کی جانب سے ہے طبیعت اسی کے مطابق خود بخود متأثر ہونے لگتی ہے اور غلط تر،

شققت یا بحث کے جذبات نفیاتی طور پر نیاں ہونے لگتے ہیں۔ دوسری بات یہ معلوم کرنے کے لائق ہوتی ہے کہ اس مکتب کالانے والا کون ہے یعنی قاصد کی اہمیت سی قابل نظر اور اس سے ہوتی اس لئے با اوقات ایسا ہوتا ہے کہ وہ مکتب حقیقتاً اس سی کی جانب سے نہیں ہوتا جس کی جا ب وہ نسب ہے بلکہ جلی طور پر اس کو نسب کر کے دھوکا دینے کی کوشش کی جاتی ہے اور کمی مغض تفریح اور حصولِ نر کی خاطر ہر وہی بن کر فرب کیا جاتا ہے۔ اور اگر اس مکتب کا تعلق مکتب الیہ کے علاوہ دوسرے اشخاص و افراد سے بھی ہوتا ہے تو پھر سیری بات یہ بھی قابل توجہ ہوتی ہے کہ مکتب الیہ کی شخصیت کس درجہ اہمیت رکھتی ہے اور صاحب مکتب کے یہاں اس کا کیا درجہ ہے۔ تاکہ اس پیغام کی عظمت و جلال کا اندازہ ہو سکے جو صاحبِ کتاب نے مکتب الیہ کے ذریعہ دیا ہے۔

یہ بات ایسی نظری اور تنقیح (Nature) ہے کہ عمومی فہم و عقل بھی ان امور سے متعلق تفییش و تجویز کر سکھتی ہے تاکہ مکتب کے متعلق، صحیح فیصلہ تک پہنچنے میں سانی ہو پس قرآن بھی اس فطری نقطہ نظر کی روشنی میں اپنے قاری اور مطالعہ کرنے والے کو یہ بتلا دینا ضروری سمجھتا ہے کہ یہ کتاب ایسی بالاتر سی کی جانب سے آئی ہے جس کو "اللہ" کہتے ہیں اور جو جمیں صفاتِ کمال کا محور و معدن ہے لہذا مخاطب بخوبی اندازہ کر سکتا ہے کہ اس ذات پاک کی جانب سے جو مکتب (کتاب) رشد و بہادیرت کے پیغام کے لئے آیا ہے اس کی عظمت درفتت کا کیا حال ہو گا خصوصاً جبکہ وہ صرف کتاب ہی نہ ہو بلکہ "ربانی کلام" بھی ہو، اور یہ بھی اضع کرنا چاہتا ہے کہ یہ کتاب ایک ایسے ذی عزت قاصد کے ذریعہ سمجھی گئی ہے جو "جبریل" یا ناموس اکبر کہلاتا ہے۔ اور جو اس پاک جماعت کا مرد کامل ہے جس کو دینی اصطلاح میں فرشتہ کہا جاتا۔ اور عقل اور فلسفہ کی مگاہ میں "جوہِ محمد" کے نام سے یاد کیا جاتا ہے اور صاحبِ مکتب کی رلگا و رفتت پناہ میں جن کی وفاداری اور فدا کاری نیز جن کی عصمت و پاکی کا یہ عالم ہے کہ لا یعصون اللہ ما امروا (فرشته) اللہ کے احکام کی نافرمانی نہیں کرتے اور وہی کرتے ہیں جو ان کو حکم دیا جاتا ہے۔

اور عالم قدس سے عالم ارضی کی جانب پیغام پہنچانے کے لئے جس کی صلاحیتوں کا یہ حال ہے کہ عَلِیٰ شَدِیدُ الْقَویِ ذُوقَتَهُ "اس کو (محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو) خلایا ہے سخت قوتوں والے زوراً تو نے (جبریل نے) نبی یہے وہ ناموس اکبر جبریل امین "جو اس پیغام کا پہنچانے والا ہے۔

پھر اس کتاب کا مکتوب الیہ وہ مقدس ہتھی ہے جس کا نام "محمد" (صلی اللہ علیہ وسلم) ہے جن کی عظمت شان اور رفتعت مکان کا یہ حال ہے کہ اس نے "اتی" ہونے کے باوجود دنیا کے وحشی ان ازوں کو "انسان کا حائل" بتا کر دنیا کا معلم وہادی بنا کر پیش کر دیا، کیا تاریخ عالم نے اس دور کی جو مذہبی تاریخ پیش کی ہے وہ اس کی شاہینہ ہی ہے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کی مقدس تعلیم نے کس طرح تاریک دنیا کو روشن راہ دکھائی؟

یہی وہ ہتھی ہے جس کی تقدیس و تکریم کی شہادتیں دنیا بینہ مہب کے ہر کتاب اور سرہنگیر اور رشی و منی دیتے چلے آئے ہیں اور انہیاں بنی اسرائیل میں خصوصاً جس کے نزول کا اس درجہ اعتراف و انتظار رہا ہے کہ "یعر فونک ما یعر فون ابناه هم" یہ (بہود و نصاری) محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو (یعنی ان کو نبوت و رسالت کو) اس طرح پہچانتے ہیں جس طرح وہ اپنی اولاد کو پہچانتے ہیں۔

التبی الامی المذکور یہ چند وہ مکتوب اعندہم فی العقدۃ والا بھیل۔

پہنچنے کا کتاب (کتبوب) کے مطالعہ اور خالق کتاب لارس فیہ الایہ پر ایمان و المقادن سے قبل اس کی جلالت قدر اور عظمت شان کی معرفت کے لئے یہ معلوم ہو جانا از بس ضروری ہے کہ پیشہ اشہر کی جانب سے آئی ہے "جبریل" اس کا قاصد و سفیر ہے اور "محمد" (صلی اللہ علیہ وسلم) کی جانب بھی گئی ہے گویا خضر عبیر کے ذریعہ تین حروف سے تین سنتوں کی جانب اس حسن و خوبی سے اشارہ کر دیا گیا کہ ایک ہی پر ایہ بیان میں اس عام حکمت کی جانب بھی رہتا ہے ہو جائے جو تفصیل کے ساتھ پیشی توجیہ کی شکل میں بیان کی جا چکی ہے اور اس دوسری توجیہ کی جانب بھی توجہ بندوقل ہو سکے جو ابھی زیر بحث آئی ہے لینی آئے "اشہر" میں سے "جبریل" اور "محمد" (صلی اللہ علیہ وسلم) مراد ہیں۔

حکمت مطوروہ بالا کے علاوہ ناموں کا حروف کے ذریعہ اٹھارائی خبر ہیں ہے جو اہل علم و عقل کے نزدیک مستبعد اور تعجب خیز سمجھا جائے اس لئے کہ قدیم و جدید ہر ایک دور میں ناموں کے اختصار کئے حروف سے کام لیا جاتا رہا ہے چنانچہ عرب ہند اور مصر کے مختلف طرز و لکھات میں خصوصیت کے ساتھ اس کی شہادتیں ملتی ہیں اور آج کے علمی دور میں تو یہ اختصار نہ صرف ضرورت کے لئے ہی استعمال ہوتا ہے بلکہ اس کے ذریعہ مسمی شخصیت کی اہمیت کو دو بالا کیا جاتا اور عظمت و وقار کا ایک وسیلہ شمار ہوتا ہے چنانچہ آپ الحمد لله جو ادبی شان مصور پاتے ہیں وہ لطیف الدین الحمد سے ظاہر ہیں ہو سکتی ۔

بہر حال اسماء و اعلام کو حروف کے ذریعہ اٹھار کا طریقہ علمی و ادبی ہے اور صراحت سے زیادہ وقیع اور اہم سمجھا جاتا ہے ۔

البته اس جگہ یہ سوال ضرور پیدا ہوتا ہے کہ جس طرح الثہاد محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اعلام کے اٹھار کے لئے پہلی حرف اور م کو اختیار کیا گیا اسی طرح جبریل کے اٹھار کے لئے ح کو کیوں نہیں کیا گیا اور آخیر حرف کے لانے کی وجہ کیا ہے ؟

تو اس سوال کو حل کرنے کے لئے پہلے اس حقیقت پر غور کرنا چاہا ہے کہ اگر کسی معاملہ میں چند شخصیتیں متعلق ہا اور وابستہ نظر آتی ہوں تو یہ اس معاملے سے ان تمام شخصیتوں کا یہاں تعلق ہوتا ہے اور یہ بعض ایسی ہستیاں ہی ہوتی ہیں جو صرف وسیلہ اور واسطہ کا کام تو ہی ہیں لیکن اس معاملہ کا براہ راست ان کی ذات سے کوئی تعلق نہیں ہوتا لہذا عقل یہ فیصلہ دینے پر مجبور ہے کہ پہلی صورت میں ان شخصیتوں کا تذکرہ مایسے اسلوب سے ہنگام چاہئے کہ ان کے تعلق کی مکانیت میں کوئی فرق نہ آئے اور دوسری صورت میں براہ راست متعلق اشخاص اور افراد کا ذکر تو یہاں اس لوب پر ہنگام چاہئے مگر وسیلہ اور واسطہ بننے والی ہستیوں کا تذکرہ دوسرے اسلوب سے ہنگام چاہئے تاکہ دونوں قسم کے تعلق کا امتیاز باقی رہے ۔

پس اگر عقل و ترد کا یہ فیصلہ صحیح ہے اور بلاشبہ صحیح ہے تو مقام زیر بحث میں پیدا شدہ

سوال کا جواب یہ ہے کہ "الکتاب" کا براو راست دو ہی مقدس ہستیوں سے دالتا ہے ایک "صاحب کتاب" جو امروناہی اور موسیٰ آئین و قوانین اور میتین مواعظ و عبر ہے اور وہ ائمہ اور دوسرے ہی مکتوب الیہ کہ جزو ہی ان احکام و قوانین کی مکلف ہے اور دوسروں کے لئے بھی بحیثیت پیغمبر خدا و رسول اللہ کے مکلف ہتھی ولی ہے اور عیوہ محمد ہیں ملی ائمہ علیہ وسلم باقی رہے جبکہ تو وہ بعض ذیعہ افسوسیلیہ میں پیغام رسانی کا اور اس سے زیادہ ان کو علی اور تکلیفی جگہ یہاں حاصل نہیں ہے۔ اہذا ضروری ہوا کہ اس سلسلہ میں ائمہ اور محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) کی اور جبکہ ائمہ کی شخصیتوں کے اس دو گونہ تعلق میں انتیاز پیدا کرنے کے لئے یہ صورت اختیار کی جائے۔

نیز اس لئے بھی کہ اس اسلوب بیان سے واضح ہو سکے کہ تب اکرم الگ "نبی امی" ہیں تو یہ صرف اس لئے ان کے لئے پا عاش صدما راش ہے کہ انہوں نے کاتات ہست و بود میں کسی ٹری سے بڑی ہستی کے سامنے بھی زانوئے ادب نہیں کیا اور ان کو کسی سے بھی شرف تلمذ حاصل نہیں لیکن اس کے باوجود اس مقدس ہستی کا یہ محیر العقول کارنامہ ہے

یتیمے کہ تاکرہ فرماں درست کتب خاتمہ چند ملت بثست

محض اس لئے عالم وجود میں آیا کہ آپ نے براہ راست تائغشی الہی میں تربیت پا کر علم الہی سے فیعن حاصل کیا ہے اور یہ سب کچھ حق تعالیٰ کے براہ راست فضل و نوال کا صدقہ ہے حتیٰ کہ "الکتاب" کو لگر جو جبکہ کدر یعنی آپ تک ہنپایا گیا ہے تاہم معلم حقیقی خود خدا ہے اور آپ براہ راست متعلم میں اور جبکہ فقط قاصد میں لورظا ہر ہے کہ قاصد کو کیا مطلب کہ "صاحب کتاب" اور "مکتب الیہ" کے دیناں اس کتاب (مکتب) کے متعلق کیا لازم و نیازیں۔

حروف مقطعات میں سے سورہ لقرہ کے شروع میں الہم مطورو بالحقیقت کا انہا کرنے کے لئے ہے اس کی تصدیق یوں بھی ہو جاتی ہے کہ جب ایک قاری "الکتاب" کی تلاوت کرتا اور اس کے معانی پر غور و خون سے توجہ دیتا ہے تو سب سے پہلے سرہ فاتحہ کا نظم و انسجام ملے مسے آماز وہ دیکھتا ہے کہ اس سورہ میں تین یا تول کی جانب خصوصیت سے نعمدیا گیا ہے ایک خدا ہے برتر

کی حدوثنا اور اس کے سامنے عبودیت کا اٹھا رہا تو سے رامستیم کی تلاش و صحبو اور اس کی طلب اور تیرسے گذشتہ دور کے "منعم علیہم" اور "منضوب علیہم" کی تسمیم کا ذکر کر کے طلب صحیح کا تعین۔ اب اگر نظر غائر ان ہر سہ گاہ امور کا جائزہ لیا جائے تو اس کا نتیجہ اور شرہ یہ نکلتا ہے کہ سورہ فاتحہ کو پڑھ کر ایک آن ان تین تحقیقوں کا طالب نظر آتا ہے کہ ایک اس سنتی کا جو جمیع صفات کمالیہ کی مجموع ہے اور دوسرا ایسی راہ کا جو اس جامع کمالات سنتی کی جانب صحیح رہنمائی کر سکے اور اس راہ کی شروط سے اس ہادی کا جو منعم علیہم کے گروہ میں سے ہو منضوب علیہم کے گروہ میں سے نہ ہو۔

توب ان ہر سہ حقوق کے پیش نظر جب ہم تاریخ ادیان میں پر نظر ڈالتے ہیں تو ہم کو خدا کے پیغاماتِ رشود برداشت میں مسلسل تین شخصیتوں کا تعلق اور ان کی وابستگی نمایاں معموب ہوتی ہے ایک صاحبِ وحی "اللہ" دوسری قاصد وحی "فرشتہ جرس" تیسرا مخاطب وحی "سینہبر و رسول"

توجب ایک شخص سورہ فاتحہ کے اس تصور کو پیش نظر لے کر آنے کے لئے المکہ کر اس پوری تحقیقت کا الکشاف کر دیتی ہے جس کے بعد اگر طبع صالح اور فکر صحیح کی توقیت حاصل ہے تو قاری خود بخود کلام کی عظمت و فخامت کا معرفت ہو کر اس کے امثال کے لئے سرتیاز جھکا دیتا اور فلک و صداقت کے ساتھ "ذلک الكتاب لاریب فیہ" پر ایمان والیقان کے موتی پچاہ درکرتا ہے اور حق پڑھی اور حق آگاہی کی راہ سے پکارا ٹھہٹا ہے کہ "صدق اللہ و صدق رسول" (باقی آئندہ)

لئے یہ عجیب تاریخی اور لسانی اتفاق ہے کہ ان تمام کتب میں جن کو ان کے ماننے والے آسانی کتاب کہتے ہیں۔ ایسے جلالت یعنی حق تعالیٰ کے علم ذات کے لئے جو لقطہ بولا جاتا ہے وہ الف سے ہی شروع ہوتا ہے اس طرح حق تعالیٰ کی اولیت و احادیث کا ملٹریک عقیدہ پیش کرتا ہے جانپنہ عربی میں "اللہ یا اللہ" عربانی میں "ایل" سریانی میں "الویم" اوس تاکی پارسی زبان میں "اہور موزدہ" اور پیروں کی سنسکرت زبان میں "ایشور" سب اسے ہی شروع ہوتے ہیں۔

## اقبال اور نظریہ سعی و عمل

از جناب ہلوی شیخ حیدر احمد صاحب ریس شیخوپور پریوں

ہر یہاں کی کتاب کی تفسیر زمانہ کے رحمات میاں و اقدار (Volume 7) پر بنی ہوتی ہے۔ رحمات زمانگی رفتار کے مطابق بدلتے رہتے ہیں لہذا تفسیر کو بھی بدل جانا چاہیے۔ جو یہاں کی کتابیں محض اپنے عہدوں احوال کی اصلاح کرتی ہیں اور وقتی ہوتی ہیں وہ آگے جل کر بدلتے ہوئے زمانہ کا ساتھ نہیں دے سکتیں اور وہ اس خاص عہد کی تاریخ پرداشت بن کر رہ جاتی ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ بعض اوقات ایسی کتابیں کے مانشے والے ترمیم و تحریف سے کام لیکر بدلتے ہوئے زمانے کی عقول کو مطمئن کرنے کی کوشش کیا کرتے ہیں۔ اس سلسلے میں قرآن پاک کی نویت و خصوصیت سب سے زیادہ اہم، نایاں اور جدا ہے۔ وہ تحریف سے قطعی مبترا ہے اس کے نتیجے بطن بتائے گئے ہیں وہ زمانہ مکان پر غالب ہے۔ اس کی پہاڑی اور فرمائی مستقل مسلسلہ اور اس کے متعلق بجا اعلان ہے:-

**ذالک الكتب لاریب فيه**

قرآن پاک کی تفسیر اس کے عہد نزیل میں باحول کے رحمات کے مطابق کی گئی ہے۔ بت پرستی، آتش پرستی۔ یہودیت اور عیامت قرآن پاک کا باحول تھا۔ جب اس طرح تفسیر قرآنی کی گئی تو اس نے معتقدات کی اصلاح کر کے توہات کو عمل صاف اور ظنیات کو یقینیات سے بدل کر زمین کو آسمان بنادیا۔ بعد میں یونانی فلسفہ و مptron نے جو خود منحصرہ قیاسات ہیں۔ اصلاح شدہ معتقدات پر حملہ کیا، قرآن پاک نے انھیں کے طرزیں اپنی تفسیر بیان کر کے اپنی حقانیت کا دوسرا طرح سے ثبوت پیش کر دیا۔ اس نئی تفسیر کی تفصیل کا سمجھنا آسان نہیں۔ اہل مptron نے محض ظاہر

پریادی صورت سے استدلال کیا تو معتزلہ نے باطنی پہلو کو نظر انداز کر کے ظاہر کو بناء دیا۔ اب بحث یہ آپڑی کہ محض ظاہری پہلو سے مفہوم ادا ہو سکتا ہے یا نہیں۔ لہذا ان کے مقابلہ میں باطنی پہلو کو چکا والے بھی میدان میں اتر آئے۔ اس طرح تین تکمی جنگ شروع ہو گئی۔

اشراقین اور معتزلہ کی بحثیں بذاتِ خود عترت انگریز میں اور بصیرت افروز بھی۔ پھر ان دونوں کے مباحثہ اہل فلسفہ سے اپنی توعیت کے لحاظ سے سبق آموز ہیں۔ متقدمین سر در گریا تھے کہ نئے علم سے کما حقہ و افہیت نہیں رکھتے تھے۔ متاخرین نے جہل اجہاد سے کام لیا کیونکہ علم نقلیہ اور علوم عقلیہ کو منطبق کرنا آسان کام نہ تھا۔ اسلامی سلطنت کے انحطاط، ایرانی تیش اور یونانی و ہندوستانی فلسفوں کی موشگاں فیوں نے اس عہد کے رحیمان کو ایک محبہ بنا رکھا تھا لہذا قرآنی تفسیریں کبھی ادبیت و روحانیت میں توازن پیدا کرنے کی کوشش ناتمام کی گئی۔ بایں ہمہ انتشار قرآن پاک اپنے الفاظ و مفہوم کے ذریعہ پر ملا ہدایت کا ذریعہ بنارہا۔

اب ہمارے زمانہ میں ڈاکٹر اقبال نے علوم جدیدہ کی تکلیف کی۔ جملہ مذاہب کا بظیر خان ریطالمع کیا۔ قرآن پاک کی مختلف عہد کی تفاسیر پر عبور حاصل کیا۔ ہر گروہ کے نقطہ نظر کا جائزہ لیا اور پھر قرآن پاک کی حقانیت کو عہد حاضر کی عقول کے مطابق اپنی شاعری کے ذریعہ واضح کیا۔ اس خصوصیت کی وجہ سے اقبال کو اگر مجد دکھریا جائے تو بجا نہیں۔

قرآن پاک کا حصل موضوع انسان ہے۔ کل کائنات تمام فطرت اور حملہ اثیار۔ سارے علوم و فنون، زین و آسمان، دین و دنیا اس انسان ہی سے متعلق ہیں۔ اگر انسان کی حقیقت کا اور اس کی ابتداؤ انتہا کا مفہوم واضح ہو جائے تو انسانی معہمہ بہت آسانی سے حل ہو سکتا ہے۔

قرآن پاک یوں ابتداؤ کرتا ہے:۔۔۔ اللہ جل شانہ کو جب اپنی قدرت کا انہلہ ار منظور ہوا تو "کُن" فرمادیا۔ ازل سے لیکر ایتک کی تمام فطرت اور ایسا نے بلا توقف تعمیل کی چانپہ "نیکون" یہ گل مغض علم الہی میں ظاہر ہوا اور اسی کو اعیانِ ثابت سیا صورتِ علمیہ کہا جاتا ہے۔ سب سے پہلے علم الہی سے بخک کر ازال میں جو شے وجود میں آئی وہ نورِ محمدی تھا جس کو قلم سے بھی موسوم کیا گیا ہے اور اسی نے

لوح محفوظ پر کل مخلوق کا پر گرام لکھ دیا کہ عالم امر سے عالم مخلق میں ہر رشتے کا کس کس طرح وجود ہو گا اور بھی کیا حشر ہو گا۔

ارتفاقاً بِلِ غُرْبَهُ كَمَا نُوْمَحْدِي سَبَ سَبِّهُ مَجْدُ نُورَانِي مَلَكَهُ بَلَّهَ بَلَّهَ كَمَا نُوْمَحْدِي سَبَ سَبِّهُ مَجْدُ نُورَانِي مَلَكَهُ بَلَّهَ بَلَّهَ

اس تواریخ میں آتش کا اضافہ کر کے اجتار پیدا کئے گے۔ الیں جو معلم الملکوت بناؤہ اسی جنس سر ہے قدرت کاملہ نے اور آگے بڑھ کر جدت میں ترقی دکھائی۔ نور آتش میں خاک کی بھی آمیزش کر دی اور صرف جہادات و بنیات و حیوانات پر ہی بس نہیں بلکہ یا علان کر کے کہم اپنا خلیفہ بنانا چاہتے ہیں اپنی صناعی کی داد خود دے لی۔ اس آخری صنعتِ الہی کا نام انسان ہے۔ ازل میں جو تاثا ہوا وہ مذہب پرست سے پوشیدہ نہیں جنت سے نکل کر انسان نے دنیا بسادی۔

زِمَّاً گَرَمْ اَسْتَ اِنْ ہِلَّگَمْ بَلَّگَمْ شُورَهَتِیْ رَا  
(غالب)

قِیَامَتْ مَیْ دِمَازْ پَرَدَهْ خَلَکَیْ کَرَ اَنَّا شَدْ

دنیوی زندگی بخیر و خوبی گزارنے کے بعد انسان حیاتِ ابدی کا مستحق ہوتا ہے جس میں لقاءِ الہی، فردوس گوش اور جنتِ نگاہ ہے۔ شریعت انسان کی بھی انتہا باتی ہے۔ یعنی یہ وہی زندگی ہے جو یہاں آنے سے پہلے جنت میں انسان کو حاصل تھی۔ مگر یہ انتہا انسان کی ابتداء کا درجہ ثانی ہے اور لقاءِ الہی میں مارچ کا امکان ہے اس لئے اس کو حیاتِ ابدی کہنے میں تکلف ہو سکتا ہے۔ صوفیا نے اس تکلف و وجہ کو بزعم خود طکر کے قرآن پاک سے وصل کا مضمون ثابت کیا یعنی انتہا وہی ہو چاہے جو ابتدائی اور اسی کو حیاتِ ابدی کہا جا سکتا ہے۔ انتہا وابتدائیک ایک ثابت کر کے حیاتِ انسانی کو گویا ایک دائرہ اور علقوں کی شکل دیدی۔

اصل سے جدابہ کر عالم مخلق میں آنے تک جو منازل انسان کو طے کرنا پڑے وہ صوفیا کے تزدیک توں نزولی کہلاتے اور عالم مخلق سے اپنی اصلیت تک پہنچنے کئے جو مقامات طے کرنا پڑے وہ قویں عروجی سے نامزد کئے گئے۔ دونوں قویں سے نل کر دارہ بن جاتا ہے۔ قویں نزولی میں اختیار کا پتہ نہیں چلتا۔ قویں عروجی میں بغیر حرکت، عمل اور جدوجہد کے کام نہیں چلتا۔ عروج کرنے کے لئے

محنت و حرکت ضروری ہے لہذا اس حیات متعاریں جدوجہد لواز مر جات ہے اور سکون بذریاز موت۔ جب یہ حقیقت ہے تو دنیا میں کوئی حرکت و عمل کو مانے یا نہ مانے مگر صوفی خواہ و کسی زمانے اور کسی ملک کا ہم منکر علی نہیں ہو سکتا۔ بغیر جدوجہد کے وہ صوفی کہلانے کا سختی ہو نہیں سکتا۔ چنانچہ ”می تراش دی خراش“ والا اصول صوفیانہ علی کا بین ثبوت ہے۔

ڈاکٹر اقبال نے جب آنکھ کھولی تو نئی سائنس اپنی خلائقی کی بہار دکھاری تھی اور اپنے اختیار عمل سے مجبور یوں کو فنا کرتی ہوئی معلوم ہو رہی تھی۔ فلسفہ سائنس کا اتباع کر رہا تھا۔ مثا ہرہ نے اقبال کو موائزہ پر آمادہ کیا تو معلوم ہوا کہ موجودہ صوفی باطنی مجاہدہ کے ذریعہ روحانیت کی فضیل میں اس قدر بلند پر وارسی کر رہا ہے کہ چشم سر سے دیکھنے والے اور سمجھنے والے انگشت بندزاں میں اور عقل کی رسمائی نہیں لیکن جوان صوفیوں کی ظاہری نقل کر رہے ہیں وہ وہابی یا جات ہیں۔ نہ گھر کے نہ گھٹ کے۔ اور شاید انہیں کی کثرت ہے بہ حال موجودہ صوفیوں کی جدوجہد میں ”انتہم الاعلوں“ کا بڑا ثبوت کہیں نہیں ملا۔ لہذا اس نے یوں مژہبی پڑھا۔

|                                |                             |
|--------------------------------|-----------------------------|
| مسلمان ہے توحید میں گر مجوش    | مگر دل ابھی تک ہے زنار پوش  |
| تمدن تصور شریعت، کلام          | بانِ عجم کے پچھا ری تمام    |
| حقیقت خرافات میں کھو گئی       | یہ امت روایات میں کھو گئی   |
| لہجات ہے دل کو کلام خطیب       | مگر لذتِ شوق سے بے نصیب     |
| بیان اس کا منطق سے سمجھا ہوا   | لغت کے بکھیروں میں ابجا ہوا |
| وہ صوفی کہ تھا خدمت حق میں مرد | محبت میں یکتا حیث میں فرد   |
| عجم کے خیالات میں کھو گیا      | یہ سالک مقامات میں کھو گیا  |
| بھی عشق کی آگ اندھیرے ہے       |                             |
| مسلمان نہیں۔ راکھ کا ڈھیر ہے   |                             |

سائنس کی مادی ترقیاں تباہ کاریاں ہیں اور صوفی کی باطنی بلند پروازیاں دیریا نیاں۔ زینت دیا

ذراں سے نہ آن سے۔ اور آفرینش کا مدعہ اعزیزت ہے۔ وجہ یہ کہ ہر جگہ یک طرف کو کشش ہے۔ مادہ اور روح کا توازن دنیا کی رونق بن سکتا ہے اور یہی دونوں جگہ مفقود ہے۔ یہ توازن اگر کہیں پایا جاسکتا ہے تو خاتم النبین صلی اللہ علیہ وسلم کے اسوہ حسنے میں اور اس کی تعلیم کہیں مل سکتی ہے تو اس رہت اصدرا کے کلام پاک میں جس کی قدرت مطلقہ انہیں سے اجا لایا پیدا کرنی ہے اور اجا لے سے انہیں میرے سے زندہ بناتی ہے اور زندہ سے مردہ۔ لہذا قرآنی جدوجہد کا حکم ہے۔

درکے جام شریعت درکے سذان عشق

ہر ہوسنا کے تداند جام و سذان باختن

چانچے محض بربنائے عقیدتندی نہیں بلکہ تاریخ سے شہادت حاصل کر کے کہ مدت قلیل میں ہر ہمیں بہ وہنے سے اپنا لکھہ پڑھا جکی ہے اور فلسفہ جدیدیاں کاموئیں ہے۔ اقبال نے قرآنی تعلیم کو اپنا لائجہ عمل بنایا اور اعلان کر دیا۔

یادِ عہدِ رفتہ میری خاک کو اکسیر ہے

میرا باضی میرے استقبال کی تفسیر ہے

سامنے رکتا ہوں اس دوڑنٹاط افراد کو میں

دیکھتا ہوں دوش کے آئینے میں فرد اکو میں

اس سے یہ سمجھنا کہ تعلیم جدوجہد اقبال کی ایجاد ہے صحیح نہیں۔ البتہ قرآنی جدوجہد کو ترقی یافہ سائنس اور جدید فلسفہ کی روشنی میں ظاہر کرنا اقبال کا بے شال کمال ہے۔ پرانے فلسفہ کے مطابق صوفیا نے اپنی جدوجہد ایک دائرہ کی شکل میں دکھائی ہے فلسفہ جدیدیاں ایک دائرہ کی شکل بھی اختیار کر سکتا ہے مگر اس صورت میں وہ صاف طور پر خط مستقیم نہیں ہے سکتا۔ خط مستقیم کی ابتداء و انتہا ماننا نہیں جا ہے۔ یہی وجہ ہے کہ داکٹر اقبال صوفیا کے تخيیل کے خلاف مصل کے منکر ہیں۔

اوہ سلس لامتناہی کے قائل خط مستقیم اور صراط مستقیم میں تھیں و تشبیہ بالمعنى وبالصورت پائی جاتی ہو لہذا خط مستقیم کے دریچے قرآنی جدوجہد کی توضیح پر بہت دائرة کے اوپر ہے۔ انانہ خودی مختلف

مدرج کو طے کرنی ہوئی قدرتِ الامد و دکا اپنے اکارنے کے لئے خدا نے بیوال کے حضور میں اپنی لا یزالی کا ثبوت پیش کرتی رہتی ہے۔ کیونکہ فنا نے محض نئی تحقیقات کے مطابق تقابل تسلیم ہے۔ اقبال کے نظریہ کے مطابق حیاتِ ابدی کا یہی مفہوم ہے۔ وصل کو اگر حیاتِ ابدی قرار دیا جائے تو آخر آخر کل تماشے کا ایک نایک روز خاتمه ضروری ہے۔ اس کے بعد وجدِ خداوندی کوئی تخلیق کی ضرورت ہو گی۔ اس طرح مقصد آفرینش کے حدود مقرر ہوئے جاتے ہیں اور فتنا لازمی قرار پا جاتی ہے اور یہ قابل تسلیم نہیں حصول مقصود مقصد کی موت ہے۔ نقی و اثبات کی تکرار کا لطف غائب ہوا جاتا ہے بہرحال یہ نظر پر اقبال علماء ظاہر کی کم از کم اتنی تائید کرتا ہے کہ حیاتِ ابدی لقائے الہی میں ہے مشاہدہ کے مدرج کبھی ختم ہونے والے نہیں اس لئے مشہود لا یزال کے ساتھ شاہد کی بقار خود بخود ثابت ہے۔

جد و جہد کا اصول ہر سطہ خیال میں مسلم ہے۔ صوفیا رجد و جہد کا خاتمه بصورتِ وصل کرتے ہیں اور سفر کے لئے مقصد و مقام کے قائل ہیں۔ علماء ظاہر جد و جہد کا آئا لقارِ الہی کو قرار دیتے ہیں اور اسی کو سنتہ کے سفر بانتے ہیں۔ ڈاکٹر اقبال لقارِ الہی کے لئے جد و جہد کو مستقل اور لاستا ہی سمجھتے ہیں اور کہتے ہیں۔

### سفر اس کا آغاز و انجام ہے

علماء ظاہر اور معتزلہ ازل میں واقعہ سجدہ کے بعد قیامِ جنت سے انسانی زندگی کی ابتداء سمجھتے ہیں اس لئے جنت پر ہی اس کا خاتمه کر کے انسانی داتاں کو ختم کرتے ہیں۔ علماء ظاہر جنت میں لقارِ الہی کے قائل ہیں۔ گویا کامیاب انسان خالق کی لقار کی سرست لازوال سے مخطوط ہوتا رہے گا اور این معتزلہ لقارِ الہی کے نہ اس زندگی میں قائل ہیں اور نہ اس زندگی میں۔ صوفیا ان دونوں سے آگے ہڑتے ہیں۔ وہ زندگی انسانی کو واقعہ سجدہ سے پہلے کی شے سمجھتے ہیں اس لئے آخریں جزو کل سے ملانا ضروری سمجھتے ہیں اور پھر ایسا زغال و مخلوق کو دور کر دیتے ہیں۔ اقبال ان دونوں سے ایک نئی بات پیدا کرتے ہیں یعنی ان کے یہاں حیاتِ ابدی ایک حرکتِ مسلسل کا نام ہے۔ خاتمه

قیام عنقاء ہے۔

نہ حداس کی پیچے نہ حدسانے

اس اختلاف نے علماء ظاہر کو شہودی بنادیا اور صوفیا کو وجودی۔ شہودی بغیر کسی قسم کے اتحاد کے توجید کو خالص اور منفرو مانتے ہیں اور وجودی اتحاد کے قاتل ہیں۔ ان دونوں کی بحث اس قدر دقيقیں ہیں کہ نہ سمجھ میں آتی ہیں اور نہ ان کا کچھ حاصل وصول ہے۔ وجودی گروہ ملزم قرار دیا جاتا ہے کہ عقیدہ وحدت الوجود یونانی اور دیریانی فلسفہ سے متuar یا گیا ہے۔ لیکن نفسِ حقیقت پر غور کیا جائے تو وحدت الوجود سے انکا مشکل ہو گا۔

اہل شہود کی توحید کا بقیرن است لال خالق و مخلوق کے حدود ہیں اور یہ امتیاز وحدت الوجود کی تردید کا باعث ہے۔ ممکن ہے کہ بھی اس کے کچھ معنی ہوں مگر اب تورے اسیاز کچھ بے معنی سا ہے۔ یہ مسلم ہے کہ امر کو ذات سے جدا تصور نہیں کیا جاسکتا۔ روح امر ربی ہے جو جسمہ خاکی میں پھونٹی گئی لہذا ہبھائیک روح کا تعلق ہے کہا جاسکتا ہے کہ ذات مخلوق میں جاری و ساری ہے اور یہ حقیقت وحدت الوجود ہے مگر اس کے بعد جسم کی شمولیت مانع آتی ہے اس لئے کہ ما وہ فانی ہے اور ذات باتی۔ اور یہ اجتماع وحدت وجود کے منافی ہے۔ جدید سائنس نے اول اول یہ ثابت کر دکھایا کہ ما وہ فانی نہیں ہے اس میں حضن تغیر واقع ہوتا ہے جس کو عدم و فنا نہیں کہا جاسکتا۔ اگر یہ صحیح ہے تو یہ مسلم مبالغہ سے زیادہ وقت نہیں رکھتا کہ عالم امر زمان و مکان سے آزاد ہونے کی وجہ سے جزو ذات ہے اور عالم خلق زمان و مکان کی قید میں بدلنا ہونے کی وجہ سے جزو ذات نہیں۔ اگر تغیری و حجہ امتیاز ہے تو مراجی تجزیات عالم امر میں بھی تغیر کا پتہ دے رہے ہیں لہذا جب عالم امر و خلق دونوں میں تغیر شامل ہے اور کسی شے کی قوایت ثابت نہیں تو ما وہ کو روح کی طرح جزو ذات سمجھنا ناجائز نہیں کہا جاسکتا۔ گویا وحدت وجود اس طرح ظاہر ہو گئی۔ لیکن یہ بات میں پر ختم نہیں ہوتی۔ جدید سائنس کی آخری تحقیق تے ما وہ کا تجزیہ کر کے ثابت کر دیا ہے کہ انتہائی خفیت ترین جڑاٹیم (ATOM) الکترون اور پلٹیون سے مکبہ ہے اور یہ دونوں بھلیاں ہیں منفی اور ثابت۔ پلٹیون کی برق ثابت کے گرد الکترون کی برق

منفی اچھل اچھل کر قربان ہوئی ہے اور وجہِ حیات بندی ہوئی ہے جب یہ سطھ ہو گیا کہ ماہِ بر قِ منفی پڑنے ہے تو ماریت کا سوال خارج از بحث اور فضول ہے۔ ماہِ روحانیت پر بشارت کی وجہ سے یقیناً وحدت وجود کے مانع نہیں آسکتا۔ اس طرح ان حدود کا حجاب ہٹ جانے کے بعد اہل شہود کو اپنے نظری کی اصلاح ضروری ہے۔ بر قِ منفی جب ماہ کی باشندیٰ حقیقت ہے تو لا الہ الا اللہ کا پہلا لفظ لا اعلان کر رہا ہے:-

### فَبَارِكُ اللَّهُ أَحْسَنُ الْخَالقِينَ

اتباع کے معتقدین عرصہ تک گوگوئیں مبتلا رہے بعض نے اس کو اہل شہود میں شمار کیا بعض نے اسے اہل وجود سے سمجھا مگر حقیقت یہ ہے کہ اقبال بذات خود جس توحید کا قائل و مبلغ ہے وہ اہل شہود کی توحید سے مختلف ہے اور جس وحدت الوجود کو وہ تسلیم کرتا ہے وہ اہل وجود کے وحدت الوجود سے علیحدہ ہے۔ رجحانات و اقدار کی تبدیلیوں کی وجہ سے اقبال نے نتیجہِ وصل کو چھوڑ کر وحدت الوجود کے نام زنگ شخصوں توحید میں بھر دیئے۔ اور اختلاف کو دور کر کے اتحاد کی ایک عجیب و غریب اور بامعنی را نکال دی۔ خالصِ چشمہ توحید سے بے شمار توحیدیں ابل پڑیں لیکن توحید میں رتی برابر فرق نہیں آیا۔ ان قطراتِ توحید کی عشرت دریا میں فنا ہونا نہیں ہے بلکہ خود دریا بنتا ہے۔ یہ شمار دریا قدرت توحید کے لاستا بھی ہونے کی دلیل ہیں اور بلوئے شرک سے پاک۔ جب تک چشمہ توحید موجود ہے یہ بے شمار اور روزافزوں توحید کے دریا بھی بنتے رہیں گے لیکن خودی خدا کے ساتھ خودی انسانی بھی لازوال رہے گی اور جذب وصل کے سکون کے بجائے سحلہ سی وعل بر اپر جاری رہے گا۔

تاروں سے آگے جہاں اور بھی ہیں مرے عشق کے امتحان اور بھی ہیں

کل یوم ہوفی شان

اس سی و عمل کے سلسلہ میں جبراً اختیار کا مسئلہ ضروری ہے۔ قدریوں اور جبراًویوں کے سباحث نے خون کے دریا بھا دیئے ہیں۔ جبراً کہتے ہیں کہ انسان اپنے افعال میں مجبور ہے۔ قدریوں کا خیال ہے کہ انسان خود خالق افعال ہے۔ یہی قدری یعد کو معتبر کہلاتے گے۔

عل و حرکت کی حقیقت پر غور کیا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ حرکت اسی وقت وجود میں آتی ہے جب اپنے سے کوئی دھنکارے اور آگے سے کوئی بھی بھینپے۔ جب تک یہ دونوں امور نہ ہوں گے حرکت صحیح وجود میں نہیں آتے گی۔ انسان اپنی خلقی طبیعت موروثی عادت اور اپنی تربیت و ماحول سے متاثر ہو کر آرزوئے عل کرتا ہے۔ مقصود منزل اس کو اپنی طرف آگے سے بھینپتی ہے اہنہادہ عمل کرتا ہے یعنی ایک قضاۓ سے دوسری قضاۓ کی طرف سے عل ہوا کرتی ہے یہی قاعدة کلیہ ہے قضاۓ ماضی اور قضاۓ مستقبل دونوں مجبوریاں ہیں لہذا دوسری ماضی جب ہے اب کہا جاسکتا ہے کہ انسان اپنے افعال میں مجبور ہے۔

صحیح ہے کہ ہر شے اپنی فطرت پر جاری ہے اور یہ بھی صحیح ہے کہ سنت ائمہ میں کبھی تبدیلی واقع نہیں ہوتی۔ لیکن یہ کس نے کہا کہ فطرت اسما اور سنت ائمہ دونوں ایک ہیں۔ بن ان دونوں کے فرق و اختلاف میں مجبوری غائب ہو جاتی ہے اور کل اختیار نہ دو اس سے ہو جاتی ہے۔ یہی اختیار فطرت اشیا را اور سنت ائمہ کے فرق کو واضح کیا کرتا ہے۔ مولانا روم نے اس مغالطہ کو صاف کیا ہے۔

بال بازاں را سوئے آسمان برد      بال زاغان را پوگو رستاں بُرد

پرو بال تو وہی ایک ہیں مگر نتیجہ مختلف ہے۔ تفکر و تدبیر بتاتا ہے کہ پرو بال کی فطرت محض پرو ایک ہے مگر سنت ائمہ نے ایک کھلک الالف الالک پر ہنچا دیا۔ فطرت و جلبت کو ہنذب بنادیا نہ سنت ائمہ کا کام ہے۔ فطرت اشیا کو ہنذب بنادیا استعداد اشیا پر مخصوص ہے جس کی وجہ سے باریانات کو ایک نے قبول کر لیا اور بقیہ نے پناہ مانگی۔ لہذا فطرت اشیا اور سنت ائمہ کا فرق یہی سمجھیں آسکتا ہے کہ انسانی فطرت تو وہ تھی جس کی وجہ سے اس کو ظالم و جاہل کہا گیا۔ اگر وہ اپنی فطرت پر کام کرتا توجیات ابڑی کی کبھی تنا اس کے دل میں پیدا نہ ہوتی۔ جیات ابڑی محض اس کا حق ہے جو باریانات کے فرائض کو پورا کر دھکائے۔ امانت ہر شے کے سامنے پیش کی گئی تھی۔ ظالم و جاہل انسان نے اس کو قبول کر لیا۔ اس استعداد میں اختیار کی جھلک نظر آرہی ہے۔ اس باریانات کے پیش ہو جانے کے بعد جب آدم و شیطان نے فصل کیا تو دونوں اپنی اپنی فطرت پر قائم تھے۔ آدم کی گندم خوری ظلم و جیالت کی وجہ سے تھی۔ اور شیطان کی نافرمانی اس کی سرکشی کے سبب سے تھی۔ امانت کے اصول کے کھاڑائے دونوں پر

اعتراض کیا گیا۔ ایک نے اپنی فطرت کے مطابق سرکشی کا اعلان کیا اور رانہہ درگاہ ہوا۔ دوسرے نے بارہ ماہت کو محسوس کرتے ہی اپنی فطرت ظلم و جہالت پر شرمندگی کا انہار کیا اہم اعماق کیا گیا۔ شیطان اپنی فطرت سرکشی پر قائم رہ کر اصول امانت سے بے نیاز ہونے کی وجہ سے انسان کو فریب دینے کی صفت میں آخیزی درخواست پیش کرتا ہے کہ بہکانے کے لئے وہ تاحریر زندہ رکھا جائے۔ درگاہ رب العزت سے جواب ملتا ہے کہ جا منظور ہے مگر تو میرے مخلص بندوں کو نہ بہکا پائے گا۔ یہ مخلص ہونے کی صفت تبیلت بارہ ماہت نے پیدا کر دی۔ جو انسان اس عطیہ اختیار سے کام لے گا وہ مخلص شمار کیا جائیگا اور شیطان کی زد سے باہر رہے گا۔

آدم کا قصوریہ تھا کہ اس نے تہذیب و اختیار کر کرے اپنی فطرت پر عمل کیا۔ بعد کو جب وہ شرمندہ ہوا تو تہذیب و اختیار کی مشق کرنے کے لئے وہی میں بسیج دیا گیا اور شیطان کو موقع دیا گی کہ اس کی مہذب شدہ فطرت پر اسے آزماتا رہے تکمیل و کامیابی انسان کو جات ابدی کا مستحق قرار دیں گی۔ دیگر حشرات الارض کی طرح حیاتِ دنیوی کا خاتمہ بیسی ہوتا چاہے تھا مگر شیطان کو حمل الملکت ہونے کا ایسا زیاد حاصل حاصل تھا اس نے حشرت کر زندہ رہنے کی اجازت دی دی گئی۔ اس کے بعد اس کا وجود اور اس کی شیطنت سب ختم۔ انسان بعد کامیابی حیات ابدی کا مستحق ہوا۔ اس حیات ابدی میں شیطان اور آزارائش سے کچھ واسطہ نہیں۔

فطرت انسانی کا تلقاضا ہے کہ اس کی جدوجہد کو ظلمت و جہالت کی طرف لے جائے۔ مگر تہذیب کا نشانہ ہے کہ ظلمت و جہالت سے بچا کر ابدریت کی منزل پہنچائے۔ گویا انسان کے سامنے قضاۓ آئندہ دو ہوتی ہیں۔ ایک وہ جو اس کی فطرت مقرر کرتی ہے اور دوسرا وہ جو مہذب شدہ فطرت یعنی سنت ائمہ قائم کرتی ہے۔ ان دونوں میں انتخاب کرنا اختیاری بات اور اسی پر حزا و نزا کا انحصار ہے۔ مجبوریوں میں اختیار کی شکل پیدا ہو جاتی ہے۔ فاعتبروا یا اولی الابصار اسلامی جدوجہد کے منی سمجھنے کے لئے ضروری ہے کہ قرآن پاک کی عہد تنزیل کی جدوجہد کو پہلے سمجھ جائے جس کی اصلاح اسلام نے کی ہے۔ فطرت انسانی میں خوف کا غصہ موجود ہے

اور خوف سے مایوسی پیدا ہا کرتی ہے۔ بت پرستی۔ آتش پرستی، یہودیت اور عیا یت میں مختلف طرح خوف و یاں کی نایش بے پرده کی جاتی ہے۔ اگر اسلام خوف و یاں کی نایش کی تائید کرتا تو اسے غالبہ و ایتیاز کبھی حاصل نہ ہوتا اور اگر تردید کرتا تو اس کی طرف توجہ مشکل سے ہوتی۔ قرآن پاک نے اس فطری خوف کی بآگ نہ صرف خدا کی طرف موڑ دی بلکہ اس خوف کا نام بھی بدل کر انقا رکھ دیا۔ اور یہ انقا رکھنے کے نتائج میں خوف کو پہنچ کاری کا جام پہناتے ہوئے خوف کے بجائے محبت کی نتائج کی پہنچ دیا اور یہی وہ خصوصیت ہے جو سوائے اسلام کے ہر جگہ مفقود ہے چنانچہ سینہ ٹھونک ٹھونک کے بتایا گیا ہے:-

آلا آنَّ أَوْلِيَاءَ اللَّهِ لَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ۔ اور کان کھول کھول کرنا یا گیا ہے۔ فَمَنْ أَمَنَ وَأَصْبَحَ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْزَنُونَ۔ جس جدوجہدیں خوف نہ ہوا جس میں مجت دعشق کی چاشنی ہو دی اُن تِمَ الْأَعْلَوْنَ کی منزل تک پہنچا سکتی ہے ایسی سی و عمل سے حزن و یاس پناہ مانگتے ہیں: ناکامیاں مانع مقصد نہیں ہو اکر تین، تزلزل سے سابقہ نہیں پڑکرتا، امید و آنزو برابر را ہبھی کیا کرتی ہے۔ اسلام نے بایوی کو حرام قرار دیا ہے اور تہایت شفقت آمیز طریقہ سے لَا تَقْنَطُوا مِنْ رَحْمَةِ اللَّهِ کی تلقین کی ہے۔ اس تعلیم کو اقبال کے یہاں رجایت سے موسوم کیا گیا ہے اور یہ لازمہ جدوجہد ہے۔ وہ جدوجہد وہ سی و عمل جو خوف سے بے نیاز ہوا اور جو محبت و لیقین سے سازی باز رکھتی ہو عجوبہ روزگار ہے اور اس کا واحد معنی قرآن پاک ہے۔

علم اظاہر، صوفیائے صافی، فلسفہ و ماسن۔ اقبال میں اور آپ سب کے سب جدد جہد، جبش و حرکت اور سیعی عمل کے قائل ہیں لیکن سوال یہ ہے کہ عمل صاحب بذات خود ہے کیا؟ قرآن نے عمل کرنا سکھایا۔ عرب کی قیاسی عیتہ تندی کو صحیح تعمیل عمل میں تبدیل کر دیا اور اس کو آفتاب بتا کر چمپا کر دیا اور اس کی صیارے سارے عالم کو منور کر دیا۔ کمال عمل حاصل کرنے کے بعد عرب کی شکست خورہ ذہنیت نے پھر پلٹا کھایا اور اپنے پرانے توبہات و ظنیات کو زندہ کرنے کی طریقے

متوہج ہو گیا۔ یعنی فلسفہ، ہندوستانی عقائد اور ہرایرانی توهات نے عرب کو اور شریعتی اور وہ دو راز کا عقلی و نقلی مباحثت کو قرآن کی تعلیم کا حصل مٹا سمجھنے لگا اور فروعات میں بتلا ہو کر اصل حقیقت کو چھوڑ دیا۔ عرب و عجم کی عقل پر جب پر دے پڑے تو قرآن پاک کی ہدایات کے مطابق عمل کرنے کے پچھے قرآن پاک کی آیات کا عمل پڑھنا شروع کر دیا گیا۔ اور اسی کو عمل صاحب سمجھا جانے لگا۔

قرآنی عمل صاحب کے نتائج بھی انہم من الشس میں اور اس کو ترک کر دینے کا حشر بھی ہماری آنکھوں کے سامنے ہے۔ ان دونوں قسم کے نتائج دیکھنے لینے کے بعد سمجھا جاسکتا ہے کہ اخلاقِ الہی سے آراستہ ہونے کے بعد فطرت کو سخز کر لینے کا نام عمل صاحب ہے یا بندگی میں خلائق کرنے کا نام عمل صاحب ہے۔

ہر عمل سے پہلے علم ضروری ہے۔ علم صحیح وہ ہے جو آنکھ کان اور فواد سے حاصل ہو۔ اگر فواد اپنے فرائض صحیح ادا کر رہا ہے تو آنکھ کان کی شہادت میں شبہ نہیں۔ فواد سے ملی کام لینے کے لئے ضروری ہے کہ اسے قرآنی اوامر و نوہی کا پابند بنا یا جائے جن کی تشریع اقبال نے ”ضبط نفس“ کے تحت میں کی ہے۔ اسی مقصد کی طرف صوفیا رنے اپنی تماہر توجہ منعطف کر دی ہے لیکن اس کا مصرف ان کے یہاں مختلف و محدود ہے۔ وہ اعمال ظاہری کو ترک کر کے اعمال باطنی کی تعییل کرتے ہیں اور اس۔

ضبط نفس یا اوامر و نوہی کی تعییل کے بعد آنکھ کان میں جب علم صحیح انداز کرنے کی قابلیت ہے تو اس علم کا مقصود عمل صاحب کے سوا کچھ اور نہیں ہو سکتا۔ ضبط نفس سے انسان کو وہ اختیار حاصل ہوتا ہے جو اس کی جگہ ظلم و جہالت سے اس کو بانزرا کھاتا ہے اور جو اس کو اس کی نظرتِ ہندب شدہ کی طرف رہتا ہی گرتا ہے۔ لا الہ الا اللہ میں لا اعلان نہیں ہے مگر یہ اس قسم کی نفی نہیں ہے جس قسم کی یونانیوں اور دیدا تیسوں کے یہاں ہے۔ نفی نفس اس لا کا مدعا نہیں۔ بلکہ نفس کو ہندب بنائ کر اس سے صحیح کام لیتا اسلام کا برپا لامنا ہے۔ غیر ذات کی نفی حقیقت

یہ اس لاکام مقصود ہے تاکہ چون وچرائی گنجائش ہی باقی نہ رہے۔ یہاں کو تخلقو بالخلاف اللہ سے مزین کر کے شرک سے محفوظ و مامون بنالا ہے۔ اگر ان جملہ نصیوں میں بظاہر اشتراک و اشتباہ کی کوئی شکل پیدا ہو جائے تو اس کے یہ معنی نہیں کہ سب کا مٹا ایک ہے۔ اسی طرح سے بظاہر متفق ہونا بھی اتفاق کی علامت نہیں کیونکہ ان جملہ نصیوں میں سے ہر ایک کا مسئلہ وحدۃ الرحمہ کے متعلق بھی مختلف طریقہ و معیار ہے۔

ان اذانی انجام و وسط کی، سطور بالا میں تشریح کر کچنے کے بعد آغاز ان اذانی کی وضاحت ضروری ہے تاکہ اس لاکی حقیقت مذکوفہ تشریح شدہ وسط و انجام سے سلسلہ مربوط ہو جائے۔

(باقی آئندہ)

## مسلمان عورت

مصنف

علامہ فرید و جدی مصری

اہل مغربہ نے اس صفتِ لطیف کے متعلق جو نظریہ قائم کر رکھ ہے "مسلمان عورت" میں ان نظریوں کے بال مقابل اسلامی تعلیمات کو جدید اسلوب فکر اور روشن اندازیاں کے ساتھ واضح کیا گیا ہے، خصوص فہرست ملاحظہ کیجئے۔ (۱) عورت کیا ہے؟ (۲) عورت کے فطی اور قدرتی فرائض کیا ہیں (۳) کیا مزدہ اور عورت جسمانی طاقت میں برابر ہیں (۴) کیا عورتیں علی جدوجہد میں مردوں کا ساتھ کامیابی سے دیکھتی ہیں (۵) کیا پرورہ عورت کی فطی صلاحیتوں کا ایک قدرتی ذریعہ ہے؟ (۶) کیا پرورہ عورتوں کے لئے غلامی کی علت ہے اور کیا یہ حقیقی ترقی کے منافی ہے مصنف نے ان تمام عنوانات پر علم الحیات، فلسفہ، نفیات، عورتیات اور تاریخ کی روشنی پیدا کی ہے جو لانا آئندہ اس اہم اور نہایت مفید کتاب کا ترجمہ اجرا کیلی امترسکی ادارت کے زمانہ میں کیا تھا۔ ترجمہ کا طرز کچھ ایسا انوکھا ہے کہ اس کی حیثیت قدرتی طور پر کتاب کے اردو ایڈیشن کی ہو گئی ہے۔ صفحات ۲۶۲ قیمت مجلد دو روپیہ چار آنے۔ پتہ مکتبہ بہانہ دہلی قرول بارع۔

# حضرت موسیٰ کے واقعہ ایذار سانی

## اور

### بُرارت کی تحقیق

(جناب مولوی دادا داود اکبر صاحب اسلامی)

سورہ احزاب کی آیت "يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ آذَوْا مُوسَى فَبَرَأُوا  
اللَّهُمَّ إِنَّا قَالُوا وَكَانَ عِنْدَ اللَّهِ وَجِهَهَا" کی تلاوت کے وقت قرآن کے ہر طبق علم کے زمین میں  
یہ سوال پیدا ہو گا کہ آخر اس آیت میں مسلمانوں کو کس امر میں قوم موسیٰ سے مشابہت اور ماثلت اختیار  
کرنے سے روکا گیا ہے اور ایذا کی وجہ کوں سی قسم تھی جو بنی اسرائیل نے حضرت موسیٰ کو پہنچائی تھی جس  
کے انہی کتاب سے آخری شریعت کے پیر دوں کو منع کیا گی۔ اس سوال کے جو جوابات کتب تفسیر میں  
دیے گئے ہیں، مناسب ہو گا کہ پہلے انھیں پیش کر دیا جائے تاکہ سیات و بیان اور نظم کلام کی روشنی  
میں جو جواب اونتھ ہو اسے اختیار کیا جا سکے یا ان کی روشنی میں کوئی رائے قائم کی جاسکے۔ ذیل  
میں ہم ان کا خلاصہ پیش کرتے ہیں جن صاحب کو تفصیل کی ضرورت ہو انھیں کتب تفسیر کی طرف  
مراجعت کرنی چاہئے۔

(۱) حضرت ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حضرت موسیٰ  
بڑے شر میلائے۔ غایتِ حیا سے اپنا جسم چھپائے رکھتے تھے۔ اس پر بنی اسرائیل نے ان کو یہ ایذا پہنچائی  
کہ ہنئے لگے گے یہ بدن کو ہمیشہ (معلوم ہوتا ہے) اس لئے چھپائے رکھتے ہیں کہ ان کو برس وغیرہ کا کوئی  
عارض ہے۔ خداوند تعالیٰ نے یہ لازام ان سے اس طرح دور کیا کہ ایک رفروہ غل کرنے گئے اور کہٹے  
اتا کہ تمہر پر کھدیتے یکن جب غل کر چکا اور چاہا کہ کھڑے ہیں تو تمہر کپڑے لئے لئے دہاں سے چل دیا

اور وہ اس کے پیچے ٹوپی چھپنے چھپ کر ہوتے ہوئے دوڑے۔ آذنی اسرائیل کی ایک جماعت کے پاس چاکر تپھر کر گیا۔ لوگوں نے جب انھیں اس طور سے دیکھا تو ان کا یہ شہ دوسرہ گیا کہ انھیں برصغیر کی کوئی بجائی ہے۔

(۲) حضرت علیؑ فریب حبث آیت کے بارے میں فرماتے ہیں کہ حضرت موسیؑ اور حضرت ہارونؑ پہاڑ پر چڑھ گئے اور اسی پر حضرت ہارونؑ کا انتقال ہو گیا۔ اس پر بنی اسرائیل نے حضرت موسیؑ پر یہ الزام رکھا کہ تم نے انھیں قتل کر دیا، وہ تم سے زیادہ حیادا را اور زم مزراج تھے۔ اس طرح انھوں نے حضرت موسیؑ کو دکھ دیا۔ اس الزام کو دوسرے کے لئے خداوند تعالیٰ نے فرشتوں کو حکم دیا کہ حضرت ہارونؑ کو لے کر بنی اسرائیل کی مجالس پر گذریں تاکہ انھیں اس بات کا یقین آئے کہ وہ قتل ہیں کے گئے ہیں بلکہ طبعی موت ہے ہیں کیونکہ اگر قتل کے گئے ہوئے تو آثارِ ختم جسم پر ہوتے۔

(۳) امام رازی رحمۃ اللہ علیہ نے قال بعضہم کہہ کر حضرت مرسیؑ کو ایزادینے اور پھر اس کی انھیں بری قرار دیتے کے بाब میں ایک اور لوگوں بھی نقل کیا ہے جو گوئی میں دل پر جبر کر کے ہم اُسے یہاں نقل کر دیتے ہیں کہ «نقل کفر کفر نہ باشد» وہ یہ ہے کہ قارون نے ایک بازاری عورت کو اس پر راضی کر لیا تھا کہ وہ بنی اسرائیل کو مجلس میں علی روس الا شہاد حضرت موسیؑ کے متعلق کہے کہ «انھوں نے میرے ساتھ بدسلوکی کی ہے» چنانچہ اس کے لئے قارون نے لوگوں کو اکٹھا کیا اور وقت آیا کہ وہ بہتان طرازی میں زبان کھو لے لیکن عین وقت پر قدرت نے سچ ہونے کا اسے الہام کیا۔ پس اس نے وہ بات نہ کہی جو اسے سکھائی گئی تھی بلکہ ان کی عصمت اور بیک دامتی کا علی الاعلان لکھا کیا۔ یہ میں نہ کوہہ بالا روایات و اقوال جن کی روشنی میں حضرت موسیؑ کو ایزادینے اور پھر اس سے انھیں برکتی بھیڑانے کی نویت معلوم ہوتی ہے۔

ادپر کے اقوال میں سے شروع کے دو قول ابن کثیر سے اور آخر کا تفسیر کبیر سے نقل کیا گیا ہے۔ امام ابن کثیر شروع کے دو اقوال نقل کر کے فرماتے ہیں کہ ان میں سے ہر ایک قول کے صحیح ہونے کا احتمال

نیز اس کا بھی احتمال ہے کہ ایذا اور بھروس سے برارت کی کوئی اور شکل میں آئی ہو۔  
 امام رازیؒ نے ایذا موسیؑ کی اور شکلیں بھی اپنی تفسیریں نقل کی ہیں مثلاً ان کی قوم نے  
 "اذهب انت وربک فقاتلا انا هننا قاعِدُون" کہا اور ایک موقع پر "لَنْ تُؤْمِنَ لَكَ حَتَّىٰ نَرَى اللَّهَ بِجَهَنَّمَ" اور ایک دوسرے موقع پر "لَنْ تَصْبِرَ عَلَىٰ طَعَامَ وَاحِدَ" کہا لیکن  
 اس سورہ کا نظم تذکورہ بالا اقوال کی تائید میں نہیں ہے، ہاں امام رازیؒ نے جو ایک قول قال  
 بعض ہم کہ کہ نقل کیا ہے اور جسے ہم اور درج بھی کر سکتے ہیں اس سے کچھ نوعیت ایذا کی طرف اشارہ  
 ہوتا ہے، رہایہ امر کہ اس طرح کی سازش قارون کے ہاتھوں عمل میں آئی، محتاج تحقیق ہے کیونکہ  
 آیت کا رجحان اس طرف ہے کہ حضرت موسیؑ کو ان کی قوم کے ہاتھوں دکھ دیا گیا۔ چنانچہ ایک جگہ  
 اس کا شکوہ خود انہوں نے یوں کیا ہے۔ وَلَدَ قَالَ مُوسَىٰ لِقَوْمِهِ يَقُولُ لِمَ تُؤْذُونِي وَقَدْ  
تَعْلَمُونَ أَنِّي دَسْوُلُ اللَّهِ الْمَكْرُورِ (الای) اور اس واقعہ کو بطور تنبیہ مسلمانوں کے سامنے  
پیش کیا گیا ہے کہ دیکھو تم کہیں ان کی روشن پر نہ چلتا اور یہ مان لینے کے بعد کہ قارون کے ہاتھوں  
حضرت موسیؑ کو دکھ بینچا۔ حالات میں تطابق نہ ہو گا کیونکہ بھروس کے معنی گو بایہ ہوں گے کہ اے  
مسلمانو! تم ان لوگوں (قارون اور اصحاب قارون) کی باندہ نہ ہو جاؤ جنہوں نے حضرت موسیؑ کو  
دکھ دیا۔ حالانکہ بات یہ نہیں کہی ہے بلکہ ایک امت کی جالت دوسری امت کے سامنے بطور تذکرہ  
تفسیر پیش کرنی ہے اور دوسرے یہ کہ اس سورہ کا بشیر حصہ منافقین اور کچھے دل لوگوں کے  
حالات پر مشتمل ہے۔

ہمارے خیال میں آیت زیرِ بحث کے مکمل ہے "فَبِرَأَهُ اللَّهُ، هَمَا قَالُوا" میں نوعیت  
 ایذا کی طرف کھلا ہوا اشارہ ہے، رہ گئی اس کی قطعی تعین کہ کس نوع کی ایذا دی گئی تو اس کی چنان  
 ضرورت نہیں اور نہ عدم تعین نفس واقعہ کے مدعای اثر انداز ہے، نوعیت اینا کے بارے میں قرین تیار  
 یہ ہے کہ قوم موسیؑ میں سے بعضوں پر اس پیغمبر حلیل کی دعوت گرائی گئی اور انہوں نے آپ کو  
 آپ کے متعلقین میں سے کسی کو تمہم کرنے کی سازش کی ہو گی اور قدرت نہان کی افزا پرواہی

فاس کر دی ہوگی۔ اور غالب قریب ہے کہ حکمت مخالفین بنی اسرائیل نے کی ہو گی۔ کیونکہ ہر سیغیر کے عہد میں یہ سارے ایتین پائے گئے ہیں اور انہوں نے مذہب کی آڑیں وہ حکمتیں کی ہیں کہ الامان و الحفیظ۔ خود را ملت کے عہد میں بھی یہ طبقہ ناہنجار ایک بڑی تعداد میں موجود تھا، پسیغیر عالم کو حضرت عائشہ پر اتهام تراش کر کے اس نوع کی ایذا پہنچانے میں خاص ہاتھ انھیں کا تھا چنانچہ سورہ نور میں ہبھات صراحت سے اس کی قلمی کھوٹی گئی ہے اور اس اتهام کے رد میں جو آیات وارد ہیں اس کی آخری آیت میں بھی آیت زیر بحث کی طرح فبراہ اللہ، فما قالوا، کامکڑ بامسلوب رگر لایا گیا ہے جن سے اس اقتدی واتعہ افک سے مالکت پورے طور سے مفہوم ہوتی ہے اور نیز زعیت ایذا کی طرف بھی عازی ہوتی ہے، وہ آیت یہ ہے۔

الْجَنِيَّاتُ لِلْجَنِيَّيْتِينَ وَ جیث عورتیں خبیث مردوں کے لئے ہیں اور خبیث  
الْجَنِيَّوْنَ لِلْجَنِيَّاتِ وَ مرد خبیث عورتوں کے لئے ہیں اور پاک امن عورتیں  
الْطَّيِّبَاتُ لِلْطَّيِّبِينَ وَ الْطَّيِّبُونَ پاک امن مردوں کے لئے ہیں اور پاک امن مرد  
الْطَّيِّبَاتِ اُولَئِكَ مُبَرَّوْنَ پاک امن عورتوں کے لئے ہیں، ان کا دامن ان کی  
مِتَانِيَّوْنَ لَهُمْ مَعْفِرَةٌ وَ افترا پردازی سے پاک ہے۔ ان کے لئے بخشش  
رُزْقٌ کی ریم (نور۔ ۳۶) اور بہترین رزق ہے۔

مندرجہ بالا آیت واقعہ افک کے سلسلہ کی آخری آیت ہے، دیکھئے یہاں بھی فبراہ اللہ  
فما قالوا" کا ایک مکارا" اولئک مہر و نہ ما یقولون" کے قالب میں موجود ہے، فرق صرف اسلوب  
کا ہے، نیز خود اس سورہ کی بعض اور ایات سے بھی اس طرح کی ایذا دہی کی تائید ہوتی ہے، ملاحظہ ہو:-  
(۱) یَا أَيُّهَا الْكَٰفِرُوْنَ لَا زَوْجَكَ إِنْ لَمْ يَنْجُوْهُمْ مِّنْكُمْ  
كُنْتُمْ تُرْدُنَ الْحَيَاةَ الدُّنْيَا وَ زِيَّتُهُمْ اور اس کی زینت مطلوب ہے تو اس میں ہمیں  
نَقَالَيْنَ أَمْتَعْكُنَ وَ أَسْرِّكُنَ اس سے مرتکب کروں اور خصتی جوڑے دیکھنے ایت  
سَرَاحَمَهِيَّا وَ دَنَ لَكُنْتَ مُرْذَدَ خوبصورتی سے ہمیں خصت کروں اور الگ اللہ

الله وَرَسُولُهُ وَالَّذِي أَنْذَرَ إِلَيْهِمْ  
فَإِنَّ اللَّهَ أَعْدَى لِلْمُحْسِنِينَ مِنْكُمْ  
خَدَوْنَدِ تَعَالَى نَّتَمْبَسِ سَمِّيَّ سَمِّيَّ  
أَجْرَهُمْ مَعْظِيمٌ۔

(۲) يَا أَيُّهَا الَّذِينَ أَمْتَوْلَكُنَّ حُوْمَبُوتَ لِمَلَازِيْا پِيْبَرَکَ گُھوں بِيں کھانے کے لئے  
الْتَّقِيَّا لَا أَنْ يُوْذَنَ لَكُمْ إِلَى طَعَامٍ دَاخِلٌ نَّهْمَگَرِيْ کَتَمْبَسِ اجَازَتْ دَرِيْ جَاءَ نَّاتِقاً  
غَيْرَنَاظِيْنَ اَنَّا وَلَكَنَ اَذَا دِعَيْتَمْ كَرَنَ ولَكَنَ ہَوَاسَ کَرَنَ کَپِيْنَ کَلِكَنَ جَبَ بَلَكَنَ جَاءَوَ  
فَادْخُلَوْا فَذَاطِعَمَتْ فَانْقَشَرَوَا توَالِخَ ہُلِپِيْ جَبَ تَمَّ حَاچَوْتَوْ مُنْتَشَرَ ہُوْجَا وَارِنَہَرَ  
وَلَامْسَتَانِسِينَ لَحَدِيثَ اَنَّ ذَالِكَمْ بَاتَ مِيْسِ جِيْ لَكَنَ وَالِيْ، بَیْنِکَ یَچِرَپِيْبَرَکَ  
کَانَ یُوْذَنَ الْبَنِيْ فِيْسَتِيْجِيْ مِنْكَمْ لَتَّوْجَانِیْزَهَ بِيْنَ وَهَمْ سَمِّيَّ شَرَنِتَهَ اَوْرَانِشَرَ  
وَاسَهَ لَالِسْتِيْ منْ الحَقِّ دَاذَا حَنَّ بَاتَ سَمِّيَّ شَرَنِتَا اَوْرَجِبَتَمْ اَنَّ سَهَ  
سَالَقَمِنَ مَتَاعَ اَفَسَلُوْهُنَ مِنْ کَچِمَانِگَنَہَوْ تَوْرِدَهَ کَ اوْثَ سَمِّيَّ تَهَارَسَ  
دَرَاءَ سَجَابَ. ذَالِكَمْ اَطْهَرَ لَقْتِيْمَ اَورَانَ کَ دَلَوَنَ کَ ہَلَارَتَ کَ زَيَادَهَ قَرِيبَهَ  
وَقَلَوْجَنَ وَمَا کَانَ لَكُمْ اَنْ تَوْذَنَا اَوْرَتَهَارَسَ لَتَّهَارَنِیْ کَمَانِشَکَرَ سَوْلَ کَ دَكَدَهَ  
رَسُولَ اللَّهِ وَلَانَ تَنَکَحُوا زَوَاجَهَ اَوْرَنِجَبِیْ بَجِیْ یَچَانِزَهَ کَ رَاسَ کَ بَعْدَسَ کَ  
مَنْ بَعْدَهَ اَبْدَا اَنَّ ذَالِكَ کَانَ بِیْوَیُونَ سَمِّکَاجَ کَرَلَوْبَلَشَہَ خَدَکَ کَ زَدِیْکَ یَہَ  
عَنْدَ اَنَّهَ عَظِيمٌ۔

(۳) اَنَّ الَّذِينَ يُوْذَنَ اَنَّهَ وَرَسُولَهُ یَیَتِيَّا وَهَ لَوْگَ جَوَانِشَ اَوْ رَاسَ کَ رَسُولَ کَوَدَکَهَ دِيَتَهَ  
لَعْنَهُمْ اَللَّهُ فِي الدِّيَنِ اَوَالْاَخْرَةِ ہِیْ اَنَّ بَرِزَنِیَا اَوَرَآحَزَتْ دَوَنَوَنَ سَمِّیَّ حَنَدَکَیِ  
وَاعْدَلَهُمْ عَذَابَ اَمْهِیَتَا وَالَّذِينَ پِیْلَکَسِیَهَ اَورَانَ کَ لَتَّهَارَنَهَ دَرَنَکَ مَزَراً  
یُوْذَنَ الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمَنَاتَ تَیَارَکَ ہَے اَورَوَهَ بِوْگَ جَوَ مُسَلَّمَانَ مَرَدَوَنَ اَوَرَ  
بَغِيرَهَا اَکَتَسِبُوا فَقَدْ مُسَلَّمَانَ عَوْرَوَنَ کَوَابِرَادَتَیَّہَ بِیْنَ بَنِیَرَاسَ کَ کَرَ

احقُّلُوا بُهْتَانَكُوْلَةَ اَنْمَّا  
ان سے کوئی غلطی ہوئی ہو وہ بتانے احتاج  
وَالَّذِي اَوْرَكَنَا -

او پُرْبُرَ وَارْجُوْتَیْسِیں یہم نے نفل کی ہیں ان میں سے ہر ایک کسی کی ایسا کی نویت پر مشتمل ہے،  
پہلے نمبر کی آیات میں سیغیر عالم کو ایذا پہنچانے کی نویت کی تصریح تو نہیں ہے لیکن آیات کے معانی پر  
غور کرنے سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ از واجِ مطہٰت کی جانب سے کوئی ضروری بات ہوئی  
تھی جس کی وجہ سے ان آیات میں ان کو اتنی محنت ڈانٹ بتی گئی ہیں جیاں تک اس کی درجہ معلوم  
ہو سکی ہے یہ ہے کہ مذاقین کی عورتیں ازواجِ مطہرات کے پہاں جاتیں اور ان کی حالت زار کا ماتم کر تیں  
او طرح طرح سے نان و نفقہ کے اضافہ کے مطالبہ پر انہیں اکساتیں۔ اس کا اثر یہ ہوا کہ بعض ازواج ان  
کی باتوں سے متاثر ہو گئیں اور انہوں نے نان و نفقہ کے اضافہ کا مطالبہ بشرط دع کر دیا اور اس پر آیات  
عاب نازل ہوئیں جن میں صاف صاف کہ دیا گیا کہ جسے دنیا کے منزے مرغوب ہوں وہ سیغیر کے پاس  
سے خصیٰ جوڑ سے یکر چل دیں اور جنہیں آخرت کی راحت مطلوب ہو وہ سیغیر کے ساتھ کلفت اور عسرت  
کی زندگی بس کرنے کے لئے آنادہ ہو جائیں اور نیکی اور عمل صالح میں مشغول رہیں۔

گوبر لانہ ہی لیکن اس میں کوئی شبہ نہیں کہ در پرده سیغیر عالم کو مذاقین کی طرف سے ایذا  
دینے کی ایک شکل یہی تھی جسے انہوں نے اختیار کیا تھا اور اس طرح کی کارروائی کرنے میں ان کو  
سہولت بھی تھی اس لئے کہ مسلمانوں میں پوری طرح وہ گھلے ملے رہتے تھے، باہم رد سیغیر عالم اور آپ کے  
جان شاروں کو دکھ پہنچانے کی تدبیریں برروئے کار لاتے اور گھروں میں ان کی بیویاں قتنے پھیلائی  
پھرتی تھیں۔

دوسرے نمبر کی آیت میں خطاب کا آغاز گویا "اَيَّاَ الَّذِينَ اَمْنَأْا" سے ہوا ہے لیکن حقیقت میں روئے  
خون اسلامی جماعت کے کچے دلوں اور مذاقین کی جانب سے جو بظاہر جماعت میں داخل تھے لیکن ان کی  
زندگی پر اس کا کچھ اثر سمجھنے پڑا تھا۔ نیز اس آیت میں سیغیر عالم کے ساتھ ان کی بعض زیادتیوں اور ایذا دہی  
کی طرف اشارہ ہیں بلکہ تصریح ہے اس کی تفصیل یہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم جب بھی مسلمانوں کو

اپنے یہاں دعوت دیتے تو منافقین کھانا تیار ہونے سے پہلے ہی ازواجِ مطہرات کے یہاں پہنچ جاتے اور فادانگیز ہاتھیں شروع کر دیتے، ان کی عسرت اور تنگی کا خوب رونا روتے اور با توں با توں میں یہ بھی کہہ ڈالتے کہ اگر اپ لوگوں کو پیغمبر صاحب الگ کر دیں تو ہم تمہول لوگوں سے آپ لوگوں کا رشتہ قائم کر دیں اور پھر اطمینان اور سکھ کی زندگی بس رہو، یہ غصب کا افلات آپ ہی لوگوں کا دل و جگہ ہے کہ براشتہ کر دیں، دیکھئے کیا یہ کھلی ہوئی ایذا رسانی نہیں ہے؟

تیسرا غیر کی آیات میں ایذا رہنی کی یہ نوعیت ذکر ہے کہ جب ازواجِ مطہرات اور دوسری مسلمان عورتیں رات میں ضرورت سے بخاتین تو ان سے منافقین مذاق کرتے اور جب ان سے اس پر باز پرس ہوتی تو یہ تاویل کرتے کہ ہم نے پھانہ نہیں۔ ہم نے سمجھا لونڈیاں جا رہی ہیں۔ چنانچہ اسی لئے ارجمند جلاب کا حکم آیا تاکہ حرام اور امراض میں تیز ہو سکے اور شبیہ میں ازواجِ مطہرات اور پیغمبر کی صاحبزادیاں اور مسلمانوں کی عورتیں ستائی نہ جائیں۔ یہی ایذا کی ایک نہایت مگنونی شکل ہے جو منافقین نے اختار کی۔

خلافہ پر کہ حضرت موسیؑ کو ایذا رہنے والے ان کی قوم کے منافقین نے اور ایذا کی نوعیت اسی طرح کی کوئی رہی ہوگی جو آخری پیغمبر کے عہدیں منافقین نے اختیار کی، رہا تعین کا مسئلہ تو یہی کہا جاسکتا کہ ایذا کی فلاں ہی نوعیت موسی علیہ السلام کو دکھ دینے کی استعمال گئی کیونکہ جب اس بارے میں کچھ نصیر کی نہیں ہے تو جو کچھ بھی اس باب میں کہا جائے گا ظن و قیاس سے زیادہ اس کی حیثیت نہ ہوگی۔ اب رہایہ سوال کہ اس واقعہ کے اس سورہ میں ذکر کیا مقصود ہے؟ تو اس کا مقصود بالکل

واضح ہے وہ یہ ہے کہ اسلامی جماعت کے کمزور اور کچھ دلے مہر اس سے سبق لیں اور نافرمانی رسول سے بچپنی اور رسول کی اطاعت کا سچا جذبہ پیدا کریں اور کوئی قدم بھی ایمان اٹھائیں جو غلط ہوا اور بیشاق طاعت کے مناف ہوا اور جو لوگ عبد طاعت پر قائم ہیں ان کے اندر اور زیادہ جوش اور استقامت پیدا ہو۔

~~~~~

آمانت الہمیہ

## از جاپ مولوی محمود بن عبدالرشید شہید دہلوی

ان ان عالم ایجاد میں تھا۔ اندھار ک و تعالیٰ نے ابھی اس کا پلتا تیار کر کے اس میں روح پھوپھوئی تھی۔ اس کو عالم تحقیق میں لایا بھی نہ گی تھا۔ یہ ان بطن مارو صلب پر سے آگاہ بھی نہ تھا کہ خالق حقیقی نے اپنی امانت اس کے سامنے پیش کی اور فرمایا کہ اگر اس امانت کو انھا لوگے اور اس کی خفا کرو گے تو تم کو اچھا بدلہ دوں گا۔ اور اگر نافرمانی کرو گے تو تم کو سزا بھی دی جائے گی۔ اور یہ بھی ساتھ ہی ساتھ بتا دیا کہ آسمانوں، زمین، پہاڑوں نے اس امانت کے برداشت کرنے، اس ذمہ داری کو قبول کرنے سے انکار کر دیا ہے۔ ان ان نے اپنی فطری و قدرتی عطیہ جو ارت و بہت سے کام لیا اور آگے بڑھا اور یہ باری امانت، جس کو پھر کی ہیئت و شکل میں قدرت نے روپ رکھا تھا، حرکت دی اور اپنی کوششوں کے بعد ایسے کاندر سے پر رکھ لیا۔

ابھی اس بار کو اٹھائے تھوڑا ہی عرصہ لگزرا تھا کہ اس کو تکان محسوس ہونے لگی۔ وہ چاہتا تھا کہ اس امانت کو والپس رکھ رے کے پر پڑھے غیب سے صد آئی۔ بہیاریہ امانت کا اٹھانا اس کی خواہل تیری شایان شان ہے اور یہ تیری نولاد کے کانہ صوں پر تاقیامت رہے گی۔ انسان دہیں رک گیا۔ اور اس کو اٹھائے رکھا۔ اس کے بعد جنت سے نکلنے کا واقعہ پیش آیا۔ لہ اس واقعہ کی یاد نماز کرنے کے لئے انتہا بارک و تعالیٰ ارشاد فرمائے ہیں۔

إِنَّا عَرَضْنَا الْأَمَانَةَ عَلَى الْتَّمَوُتِ ہم نے روبرو کیا امانت کو آسانوں ہرین اور

## لـ تفسير روح المعانـى -

وَالْأَرْضَ وَالْجَنَّالِ فَآبَيْنَ پہاڑوں کے پس انکار کیا سببے کاس کو اٹھائیں  
آن تیجھے فاؤ اسْفَقْتِ وَهُنَّا وَحْلَهَا اور لگئے اس سے اور انھا ایساں کو (یعنی اماں) نت  
الْإِنْسَانُ إِنَّهُ كَانَ ظَلُومًا جَهُولًا انسان نے تحقیق دہ ناترس و نادان تھا تاک عندا  
لِيَعْدِ بِاللَّهِ الْمُنْفِقِينَ وَالْمُنْفَقِتِ نے اش پاک منافق مردوں، منافق عورتوں اور شرک  
وَالْمُشْرِكِينَ وَالْمُشْرِكَتَ وَرَبِّوبَ مردوں، مشرک عورتوں کو، اور رحمت کرے اس نہ  
اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ وَالْمُؤْمِنَاتِ ایماندار مردوں اور ایمان رکھنے والی عورتوں پر  
وَكَانَ اللَّهُ غَفُورًا لِّئِرَجَمَاهُ (۲۷) اور اللہ نجیشے والا ہم بان ہے۔

اماں نہ کے معنی پر اپنی چیز رکھنی اپنی خواہش کو روک کر، زمین و آسمان میں ذاتی خواہش کچھ نہیں  
یا ہو گئی تو وہی جس پر وہ قائم ہیں۔ آسمان کی خواہش حرکت کرتا۔ اور زمین کی خواہش شہرزا۔ انسان  
میں بخلاف ان کے ذاتی خواہش موجود ہے اور حکم اس کے خلاف کاتام ہے تو اس پر اپنی چیز کا  
اپنے جی کے خلاف تھامنا بڑا رجھا ہتا ہے۔ خصوصاً جبکہ مذکور کو قصوپ پر کوڑا جائے اور ایمان کا قصور  
معاف کیا جائے۔ ایسی صورت میں بارہ ایمان کا اٹھانا اپنی جان پر ترس نہ کھانا نہیں تو کھلے ہے۔ اسی نے  
فرمایا کہ بڑا ناترس و نادان ہے۔ لہ

امام بغويؑ تفسیر معاجم التنزيل میں فرماتے ہیں۔ امانت سے مراد اطاعت اور وہ فرائض  
جن کو اشہر نے اپنے بندوں پر فرض کر دیا۔

حافظ عمار الدین نے تفسیر ابن کثیر میں، حضرت مجاهد، سید ابن جبیر، صحاہ، حسن لصری  
وغیرہ کے اقوال نقل فرمائے ہیں اور بتایا ہے کہ امانت سے مراد فرائض و حدودیں ہیں۔ اور فرماتے  
ہیں کہ یہ تمام اقوال آپس میں ایک دوسرے کے منافق نہیں بلکہ سب کا مقصد یہ ہے کہ امانت کا مطلب  
ذمہ داری و تکلیف ہے اور وہ مروہ ای کائن کی شرطوں کے لحاظ سے قبول کرنا۔ شرط ایسی کہ اگر ان کو قائم  
رکھا تو اب اور اگر اسی کو چھوڑ دیا تو عذاب۔ (تفسیر ابن کثیر)

لہ موضع القرآن اور حضرت شاہ عبدالقدیر صاحبؒ۔

حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ فرماتے ہیں۔

ان اعراضنا الامانۃ نہ بن بالغزالی و یعنی امام غزالی اور صاحب تفسیر بیضاوی نے واضح  
البیضاوی علی ان المراد بالامانۃ کیا ہے کہ امانۃ سے مراد ذمہ داری کی تکمیل کلوبند  
تقلد عہدہ التکلیف بآن یا طوق گلیں ڈال لینا اس لئے کہ آسمانوں نیز اور  
تمعرض لخطر الثواب والعقاب پہلوں نے نافرمانی کی اور نافرمانی کا سبب  
بالطاعة والمعصية سے اطاعت میں ثواب اور نافرمانی میں سزا ہوتا ہے۔  
ان تمام اقوال و آراء کے پڑھنے کے بعد امانۃ کے صحیح معنی کی وضاحت ہو جاتی ہے کہ امانۃ  
احکام شرع یا شریعت کی پابندی کا نام ہے مگر کتاب احسن التقویم کے مصنف صاحب کا خیال ہے کہ  
بایمانۃ سے مراد معرفت ذات و صفات حق ہے اور محبت و درد عشق و افراط محبت  
باذات حق مراد ہے۔ مولانا اشرف علی صاحب تھاوازی نے جو اس بایمانۃ کو احکام شرعاً  
سے تعبیر کیا ہے یہ ان کی تعبیر علماً راسخین متقدمین اور متأخرین رحمۃ اللہ علیہم جمیں کے  
خلاف ہے۔ اور عقل سلیم اس تعبیر کو تسلیم نہیں کرتی۔ سے  
کتاب مذکور کی اس عبارت سے ظاہر ہوتا ہے کہ حضرت تھانوی سے تھسب یا تھیص کا جذبہ  
یا خیال پیدا ہو گیا ہے۔ یا تھیصی جدوجہد سے دوری یا اکابر سلفت کی آراء سے ناواقفیت کا نتیجہ ہے  
کہ ذات شفعت و انہاک طبیعت کے عکس کو اس طرح ظاہر کر دیا ورنہ مصنف صاحب احسن التقویم  
کی ذات گرامی سے یہ توقع ہرگز ہرگز نہ تھی۔

کتاب احسن التقویم میں آیتہ ان اعراضنا الامانۃ نہ کو سمجھنے اور سمجھانے کی کافی کوشش  
کی گئی ہے اور مختلف قسم کے سوالات پیدا کئے گئے ہیں اور جوابات بھی دیکھیں مسئلہ کو حل کیا ہے مگر ہر جگہ  
عفان و عذاب و عرفان کے خیالات کا اٹھا کرنے کے بعد بھی یہ مسئلہ تشنہ حل کر کشنا رہا ہے۔ اس لئے  
پوری طرح وضاحت کے ساتھ اس پر روشنی ڈالی جاتی ہے۔

لہ جمعۃ اشبال المأجع اباب سر التکلیف۔ سے احسن التقویم ص ۸۳ از حضرت ہبیت علی صاحب تھبندی مجدری چیپوری

کتاب مذکور میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ انبیاء علیہم السلام چونکہ معرفت کے حامل تھے اس لئے ان کو مخلوق پر فضیلت ہے جس کے ثبوت میں یہ آیت ہے۔ انبیاء علیہم السلام کی فضیلت پر کسی دوسرے موقع و وقت پر بحث کی جائے گی۔ اس کو حضرت شاہ ولی انصر حمدۃ اللہ علیہ اشرف نے بروز البارگہ اور اکیخ اللہ شیرین تفصیل سے لکھا ہے۔ کتاب مذکور میں متعدد سوالات پر اکھر کئے گئے ہیں۔ شہلا

(۱) انسان نے ضعیف ہونے کے باوجود اس باریانات کو کیوں اٹھایا؟

(۲) باریانات اٹھانے کے بعد پھر ظالم و جاہل کیوں کہا گیا؟

(۳) احکام شریعت یہاں کیونکر مراد ہے جاسکتے ہیں جبکہ شریعت کے قانون سے مستثنی انسان بھی پائے جاتے ہیں وغیرہ وغیرہ۔

حضرت شاہ ولی امیر صاحب رحمۃ اللہ فرماتے ہیں:-

(۱) ثمَّ تَعْلَمَ أَنَّ اللَّهَ تَعَالَى قَدْ وَدَعَ بَعْدَ جَانِكَ الْمُشَتَّرِيَّ حَكْمَةَ ظَاهِرَهُ وَسَدَدَ الْأَنْسَانَ بِحَكْمَةِ الْبَارِمَةِ قَوْتَنْ تَوْقَتْ قَوْتَنْ أَنْسَانَ مِنْ وَدِيَعَتْ كِيمْ قَوْتْ مُلْكِيَّتِ جَوْ مُلْكِيَّتِ تَنْشِيَعِينَ فِيَضِّ الْمَارِدِجِ مَعْصُمِ رُوحِ كَفِيَّانَ سَهْلِيَّتِ جَوْ قَوْتْ بَهْيَةِ الْمَخْصُوصِ دَرَدِرَوْتْ بَهْيَةِ تَنْشِبِعِ جَرْفِسِ حِيَانِيَ سَهْلِيَّتِيَّهُ اِنْسِ حِيَانِيَّهُ مِنَ الْمَنْفِعِ لِحِيَانِيَّتِ الْمَشْتَرِيَّ فِيهَا بَيْنَ هُنْجَانِ جَسْ كَقَوْيِيَّتِيَّمْ بَدْرِيَّهُ رُوحِ كَلِّ حِيَانِ الْمَشْتَهِيَّ بِالْقَوْيِيَّةِ الْعَامَّةِ طَبِيعِيَّ ہے مُشْرِکِ ہے۔ یہ قَوْتْ بَهْيَةِ اپنے ذاتی بالِ حَرَجِ الطَّبِيعَةِ وَاسْتِقْلَالِهِ بِأَنْفُسِهَا اعتبار سے مستقل ہے اس کو روح انسانی (جَسِیَّہ) وَأَذْعَانُ الرَّحْمَةِ الْأَنْسَايَةِ لَهَا وَ قَوْتْ مُلْكِيَّتِ کَأَعْلَمِ ہے) کا یقین ہے اور ساتھ قَبُولُهَا الْحَكْمُ مِنْهَا۔ ساتھ اس کے حکم کو قبول کرتی ہے۔

(۲) ثمَّ تَعْلَمَ أَنَّ الْقَوْتَيْنِ تَرَاجِحًا اس کے بعد جان کے دلوں قتوں کے آپس میں وَتَجَادَلْ بِأَفْهَدَهُ تَجْذِبَ إِلَى رُوكِ تَحَامِي وَأَرْكَشَ بِي بِي (رُوقْتْ مُلْكِيَّہ کَچْنِی) الْعَلَوَدُونَ تَلَكَ الْسَّقْلَ بَنْدِرِی (أَعْالَى صَالِحَهُ وَقَرْبَ الْمَنِی) کی طرف بِقَابَلَه

فاذابزرت البھیمیة وغلبت دوسری (قوت بھیمی) کے یہ بائیوں اور قبائی کی طرف اثارها مکنت الملکیۃ وکذا جب قوت بھیمیہ کا ظہور ہوتا ہے اور اس کے آثار کا العکس۔

انسان کی اس فطری قابلیت و اطاعت الہی کی استعداد اور معاہب و نتائج کی جانب رغبت، اور ان سے بچنے کی قوت دلیاقت کے سمجھ لینے کے بعد یہ بھی سمجھنا مناسب ہو گا کہ ان فطری عقول کی دلیعت کو تلیم کر لیتا چاہے جن کی بہولت انسان ہر قسم کی جدوجہد کرتا ہے دینی و دنیاوی امور میں ان سے کام لیتا ہے۔

عقلی معاہد اس کی رہبری میں انسان اعمال صالح، قرب و رضاہی، ترکیہ نفس، اخلاقی شانہ سے متصف ہونے کو اپنے لئے باغث عزت و فخر سمجھتا ہے جس کا تعلق قوت ملکیہ سے ماننا بدی ہے پہیں پرنسپالی خواہشات و جنی مرحومیات کا مزاجم بنتا اور مقابلہ میں نا انسانی اعمال میں کھلم کھلانظر آتا ہے عقلی معاش۔ انسان جہوکوشش کا وہ مظاہر حصول دنیا میں دیکھا جاتا ہے اسی فطری دلیعت کا بین ثبوت ہے اور انسانی ضمیر کا انتباہ اور غلط راستہ، مگر اس طریقے سے روک تھام قوت ملکیہ کی مزاحمت کا نتیجہ تقریباً ہر سمجھدار محسوس کر لیتا ہے۔

مناسب ہو گا کہ یہ بھی سمجھ لیا جائے کہ انہی قوی کی موجودگی نے افعال انسان کی خود ندان کے اختیاری کہنے پر آمادہ کر دیا۔ چنانچہ حضرت عبد الحنفی محدث دہلوی قرباتے ہیں۔

للحجاج افعال اختیاریہ پیاپی بندول کے افعال اختیاری میں ہیں کا ثواب یا جاتا

بھاولیا ہوں علیہا۔ لہ ہے اور ان پر گرفت کی جاتی، مزادی جاتی ہے۔

ہاں ایک یہ مرحلہ بھی پیش نظر کہ یعنی کہ ارواح نے قبل اس کے وہ جد عفری میں آئیں۔ اپنے رب کے سامنے اقرار کیا تھا کہ ہاں تو ہمارا رب ہے اور یہ الاستہ بہی کہ کا جواب بی تھا۔ اس کا مطلب یہ ہے کہ ارواح کو اذلی طور پر اپنے رب کا علم و سرفت حاصل تھی اور دی چیز ان کی خلقت تھی

سلہ نگیل الایمان فارسی۔

شامل کردی گئی تھی کہ وہ اپنے خالق رب تعالیٰ کو چاہتیں۔

اب نو عظیم کلام ربِ حکیم کی اس آیت کے ہمراہ لفظ پر غور کیجئے۔  
رَأَنَا عَزَّرَ صَنَّا۔ ہم نے پیش کیا معلوم ہوا کہ کوئی چیز ہے۔ فطرت سے علیحدہ۔ ولیعت نہیں  
کی جاہی۔ قول وقار نہیں۔

اُلَّا مَانَةٌ۔ حفاظت کے قابل ہے۔ خانت میں نقصان ظاہر جنم و درج انسانی سے  
باکل علیحدہ کوئی چیز پر کیف بوجسم ہو سکتا ہے۔ یا ذمہ داری جیسے این ذمہ ذار کو بھی کہتے ہیں حفاظت  
خانت کا ذمہ دار۔

عَلَى السَّمَوَاتِ وَالْأَرْضِ وَالْجَهَالِ۔ سب موجودات پر معلوم ہوا کہ تمام نظام  
موجودات پر غیض باری ہو رہا ہے یہی عدل و انصاف کا اقتضا ہے اور رحمت عالمہ کا ثبوت تاکہ کل کوئی  
شکایت و حکایت کا موقع نہ ٹے اور وہ انسان جو اکثر شفی جدلاً اکثر با توں میں جھگڑا لو ہے، یہ  
نہ کہے کہیں ہی رہ گیا تھا تمام ذمہ داریوں کے لئے۔

فَأَبْيَنْ أَنْ يَحْمِلُنَّهَا وَأَشْفَقُنَّ وِهْنَاهَا۔ بیان انکار کی انہوں نے کہ اٹھائیں اس کو  
باری تعالیٰ سے عرض کیا کہ یہماری استعداد و قابلیت کے لایق ہیں اور یہ عرض انکار ہی کہلا سکتی ہے  
اللَّهُ عَلِيمٌ بِمَا جَاتَ تَحْكَمَهُ اُنْ مِّنْ اسْتَعْدَادٍ وَصَلَاحَتٍ ہیں۔ اس لئے باز پرس نہ ہوئی۔ یہاں امانت کو پیش  
کیا جا رہا ہے۔ اور جو چیز بطور ایامت پیش کی جاتی ہے۔ امین اس کی قبولیت میں عجز و انسا ناظم ہر کسکتا  
ہے۔ جبر و تعدی نہیں جو یہ کہا جائے کہ حکم سے انکار کی قدرت کس میں ہے کہ باری تعالیٰ عزاء سما کے حکم  
کے سامنے چون و پڑا کرے۔ یہاں محض حکم نہیں بلکہ حفاظت و خیانت کا امتحان مقصود ہے۔

وَحَمَلَهَا إِلَّا إِنْسَانٌ۔ برداشت کر لیا اٹھایا۔ ذمہ لے لیا انسان نے۔ انسان اس وقت  
باکل اعدالی حالت میں تھا۔ اور اس کو معلوم تھا کہ دیگر موجودات سے انکار سرزد ہو گیا ہے۔ ان میں  
استعداد و قابلیت نہیں۔ اس نے رب تعالیٰ کی پیش کردہ امانت کو پہلے دیکھا۔ اس کے بعد اپنی ذلتی قابلیت  
و صلاحیت پر نظر ڈالی۔ سورج سمجھ کر آگے بڑھا۔ بہت وجرات سے کام لیا۔ اس کی دانش و فہم نے

رب تعالیٰ کی عظمت و عزت کا الحاظ کیا یہ دیگر موجودات کے مقابل قابلیت کے باوجود کیونکہ مجھے ہوتا۔ اس نے خود بڑھ کر امام و نوابی کے مجموعہ تصریح نامہ میں اسکل کو اعلایا۔ یہاں ہمہت سے سری دی ہی جمیت مرادے جو اہل تصوف کی اصطلاح ہے۔ یعنی حواس خر نظر اہرہ و باطنہ سب ہی کو لطف و احسان خداوندی کا منتظر بنایا۔

**إِنَّمَا كَانَ ظَلُومًا مَا حَمِلُوا وَلَا ظَالِمٌ إِنْ أَسْأَفَهُمْ بِمَا كَانُوا إِنَّمَا كَانَ ظَالِمًا مَا حَمِلُوا وَلَا ظَالِمٌ إِنْ أَسْأَفَهُمْ بِمَا كَانُوا**  
جہاں جس کی شان عالم ہونا ہے۔ انسان ضعیف البیان نے بڑی ذمہ داری مولنے لی ہے۔ یہ بھی نسل تجھیقی درست آگاہ و واقعہ نہ تھا۔ اس کو یہ خیال بھی نہ آیا کہ مجھے غلطی لازمی و ضروری ہے۔ اس کو یہ احساس نہ ہوا۔ کہ قوت بھی کہ اتقا ضاروح حیوانی کا مختار و رجحانات کیونکر دک سکوں گا۔ عدل و افلاط کا تلقاً تھا کہ ان تمام باتوں کا خیال رکھتا۔ اس کو بھی دیا وی کہور توں، معاملات کی تراکت و باریکیوں، گمراہی و غلط روی سے واسطہ بھی نہ پڑا تھا کہ اس نے فیصلہ کر لیا کہ میں اس امانت احکامت اہی کی حفاظت کر لوں گا۔ ایسی صورت میں یہ ناترس و نادان کہلانے کا مستحکم تھیں تو کیا ہے۔

**لِيُعَذَّبَ اللَّهُ أَمْنَانِ أَفْقَيْنَ وَأَمْنَانِ فَقَاتَنَ لَهُنَّ تَكَهْ عَذَابَ دَيْرَهْ مَرْدَلَهْ**  
اور منافقہ عورتوں کو۔ یہ براشست و امانت کا اٹھانا اس شرط کے ساتھ تھا کہ اس کی حفاظت میں ثواب اور زنا فرمائی و عصیان میں سزا ہے اور جمیت داندے گا اسراپے بندوں پر لمح

اب اس صلاحیت واستعداد اُن لئے سمجھنے کے بعد، قوی مودعہ سے واقع ہونے کے بعد اس امانت کے براشست اور دیگر موجودات کا اکھار اس سبب وجہ سے تیم کرنا کہ انسان پہاڑوں میں کی فرع بے با جز بے بال کھل لائیں سامعوم ہوتا ہے، یا انسان کو محل قرار دینا اور دیگر موجودات کو فرع یا جنگرے محلی دلیل معلوم ہوتی ہے جیسے کہ کتاب تذکرہ میں لکھا گیا ہے۔ لہ

البَتَهْ يَا طَهَارَلَاهَ كَمْ قَدْرَ مُوْزُولِ مَعْلُومٍ ہُوَ تَاهَ كَمْ بُوقَتْ تَفْوِيْقِ اَمَانَتِ اَنَّ كَمْ كَمْ جَلَانِ  
پیش نظر انسان تھی۔ علم حق میں جو کچھ تعلق ہو انواریات و صفات حق، بشری ذات و صفات سے تعلق تھا

وہ علم بشریں نہ تھا۔ بلکہ صرف علم بشریں صفت بشری تھی جو بارہ امانت کے حمل (امانے) کے لئے بالکل بے بحث امانت اور ناکارہ تھی۔ ایسی بے بحث امانتی و گمزوری کی حالت میں اس بارہ امانت کے امانتے کا اصرار نہیں سر اسر چھالت اور اپنی جان پر قلم کرنا نہیں تواریکیا ہے اسی بناء پر رب العالمین نے اس کو ظلم و ماجھو لا فرمایا۔ اس عبارت میں صفت بشری کو ”ناکارہ تھی“ کہنا ماحسان کے احسن تقویم ہونے کے منافی۔ اور کلام الہی کی تردید ہے۔

ہم ہر سے بھی مفسرین کی رائے کا اٹھا کر رکھتے ہیں کہ امانت سے مراد تکالیف شرعیہ اور انصاف دینیہ اور حدود شرعیت ہیں۔ اور یہ تمام احکام شرعیت ہی ہیں۔ اب آخریں ایک روایت حضرت علیؓ سے ہے کہتے ہیں۔ کہ جب نماز کا وقت ہوتا تو حضرت علیؓ کرم اللہ و جہہ کا چہہ مبارک زرد پڑ جاتا اور ننگ بدل جاتا تھا۔ تو اس کے متعلق آپ سے دریافت کیا گیا تو فرمایا۔ وقت امانت کا آگیا ہے۔ اشد رب العزت سے امانت کو پیش کیا تھا اور ایتہ نذکور کو تلاوت فرمایا۔ فرمایا۔ میں نے اٹھایا اس امانت کو باوجود اپنی ذاتی گمزوری کے میں نہیں جانتا کس طرح ادا کروں گا۔ (روح المعانی)

اب اس کی وضاحت بھی مناسب صورم ہوتی ہے کہ یہاں امانت یا بارہ امانت سے معرفت ذات و صفات حق ہیں اور نہ محبت یا افراط محبت، یا درد عشق مراد ہو سکتا ہے۔ اس لئے کہ معرفت رب حق تعالیٰ بالکل ذاتی و وجود ای چیز ہے۔ دو قوچ جان فطری تفاصیہ کے مطابق ہوتا ہے۔ علی ہذا محبت و عشق وغیرہ غیر ارادی حرکت سے پیدا ہوتے ہیں۔ انسانی جد و جہد و کوشش و سعی سے کام ہیں چلتا۔ یہ ایک وہی چیز ہے۔ قدرت نے ہر انسانی روح میں یہ صفاتیت دی ہے کہ وہ ذاتی طور پر اپنے رب کو ہبھاجنے اور حق بحث کا نیچا ناگناہوں کے ان پردوں کی وجہ سے تھا۔ جو ملکی و روحانی شعاعوں کو دھندا کر دیتے ہیں۔ اس کا بین ثبوت یہ ہے کہ جان نفس انسانی کسی تکلیف و بلا میں مبتلا ہوا انسان کو اپنے عجز و ناچاری کا چہا احساس ہوا تو فرزا باری تعالیٰ کو پکارتا ہے یا کم از کم ایسی قوت سے اسلام کا طالب ہوتا ہے جو ظاہری قوتوں سے بالاتر اور بھری عظمت و کبریائی کی مالک ہو۔

امانت کا برداشت کرنا یا مذہد اسی لیے۔ نقل و حرکت چاہتا ہے۔ اس کی مھماحت جد و جہد و کوشش

کی طلبگار ہے جس کا ثبوت تمام مفسرین کا اجماع ہے کہ ماتحت فرقہ و اطاعتِ الہی و دین کا نام ہے۔

حضرت شاہ ولی افسر حمدان علیہ السلام کتاب البدور الہا ز غد کے مقابلہ تاریخی میں فرماتے ہیں۔

”یہ پرانی قرآنی دلائل سے ثابت ہو گیا کہ واجب الوجہ ذات ہے جس کی طرف تمام مکات کو

منوب کیا جاتا ہے اور سمجھداری کے لحاظ سے یقین کا کمال ہے کہ وہ اپنے رب تعالیٰ کو

اس کی وحدت و صفات کا لالیہ کے لحاظ سے پہچانے ہو رہا تھا و تبدل جو صورت کا دوسرا

صورت ہے ہوتا ہے تو اس کا فاعلِ حقیقی یعنی تبدل کرنے والا وہ رحمٰن ہے جو صورت“

شکل سے برتر ہے تو ہمارے لئے یہاں یہی مناسب ہے کہ بات کو اسی طریقے سے

مانیں جس طرح یا طریقے سے اشر رحمٰن نے انسانی و دلیعت کا لحاظ طبیعت انسانی

میں کیا کہ اہنی طبائع میں دلیعت کر دئے کی بیوں دلیعت وہ بہایت پاتا ہے اور اس کی

ذات کے پہچان کی طرف متوجہ ہوتا ہے۔“ ۱۶

اس کے بعد اس کی وضاحت شاہ صاحب رحمہ اسے علیہ فرماتے ہیں۔

اما الرجُلُ الْحَسِيفُ فَقَالَ لَهُنَّا مُرْسَلٌ مِّنْ رَّبِّهِ أَدْمِي جَوَادُ الصَّاغِرِ مَنْ تَوَجَّهَ إِلَيْهِ فَهُوَ كَهُوَ

لَمْ يَهِدِنِ رَبِّي لَا كُونَ مِنَ الْقَوْمِ الْمُرْجُمُونَ كَوَافِرُهُ مُرْسَلٌ تَرْدِي وَمِنْ مُكَاهِنِي فَرَطَتْهُ مِنْ

الصَّالِبِينَ فَتَجَرَّدَ إِلَى فَطْرَتِهِ قَوْمٌ مِّنْ سَعَيْهُ مُهَاجِرٌ كَأَنَّهُ شَعْنَ اپنی فطرت کی

ان رہباد و دع فی فطرتِہ طرف توجہ ہوا کہ اس کے رب تعالیٰ نے اس کی فطر

علمًا حقا و معرفة حقة میں ہمکم حق و معرفت حق کو دلیعت کر دیا ہے

عَلَى مَا يَنْسَبُ فَطْرَتِهِ ۱۷ اس کی مناسبت کے لحاظ سے۔

چوچیز فطری طور پر انسان میں پائی جاتی ہے وہ امانت نہیں کہلائی جا سکتی اور نہ خالن

حقیقی دلیعت کرتے وقت کسی سے کہہ سکتا ہے کہ تو اس کو بڑا شست کوئے اور نہ فطرت کو ان الفاظا

سے تہمیر کیا جاسکتا ہے۔ نثواب و عذاب کا تعلق معرفت و عدم معرفت سے قائم ہو سکتا ہے کیونکہ

۱۶۔ وَسَلَهُ الْبَدْرُ مَا الْبَادِغَهُ فَصَلَ فِي بِيَانِ مَعْرِفَةِ اَشْعَالِ الْمَوْلَدَةِ فِي طَبِيعَتِهِ لِلْفَانِ۔

ثواب و عذاب تعمیل احکام و اطاعت یا نافرمانی کے سبب ہے جس کی تائید نفاق و شرک کرنے والوں یا کرنیوالیوں کے لحاظ سے ہوتی ہے اور نفاق و شرک بغیر علی کس طرح معلوم ہو سکتا ہے۔

حضرت علیؑ حضورتی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم سے سنت و طریق دین کے متعلق دریافت فرمایا تو آپؑ نے فرمایا "المرفت راس عالیٰ" (شنا تقاضی عیاض) آپؑ نے یہاں معرفت کو پونچی فرمایا۔ اپنے ذاتی مال کی پونچی وہ ہی کہلا سکتی ہے جس کو انسان ضرورت ذاتی کے وقت خرچ کرے مفروضہ اعمال کا ہے نا احکام الہی کی انجام دہی کے وقت یہ جان کر کرنا کہ اپنے رب کا حکم بجا لارہا ہوں خلوص کیں دیل ہے اور یہی الطاعت کرنے میں لاس المال کا خرچ کہلا سکتا ہے۔ گویا زمداداری و امانت کی ادائیگی کی شریعت کا لحاظ رکھنا معرفت ہے۔ اور اعمال بذلت خود امانت الہی کی ادائیگی کا نام۔ اعمال کرتے وقت رب تعالیٰ کی جانب نظر مٹا بہو رکھنا معرفت ذات حق سے تعین رکھتا ہے۔ یہ بالکل وہی ہے اور فضل باری پر بیوقوف۔ یفضل رب انبیاء و صلحاء اولیا کو ہی نصیب ہوتا ہے۔ شخص اس کا مکلف نہیں ٹھیک اپا جا سکتا تو معرفت ذات حق کو امانت سے تبیر کرنا مناسب نہیں اور یہ راز اسرار معرفت درد محبت کہنا لائق و مناسب ہے۔

مولانا ابوالکلام آزاد کی تازہ ترین علمی اور ادبی تصنیف

## غمہ رخاطر

مولانا کے علیؑ اور ادبی خطوط کا دلکش اور عنبریز مجموعہ۔ یہ خطوط موصوف نے قلم و احمد نگر کی قید کے زمان میں اپنے علمی محب خاص نواب صدر یار جنگ مولانا حبیب الرحمن خاں شروانی کے نام لکھے تھے جو بہائی کے بعد مکتوب ایک کے حوالے کئے گئے، اس مجموعے کے متعلق اتنا کہدیا کافی ہے کہ یہ مولانا ابوالکلام جیسے مجمع فضل و کمال کی تالیفات میں اپنے رنگ کی بے مثال تراویش قلم ہے۔ ان حضرات کے مطالعہ کے بعد مصنف کے داماغی پس منظر کا مکمل نقشہ اُنکھوں کے سامنے آ جائی ہے۔ سطر سطر موتیوں سے ٹکی جوئی ہے۔ قیمت مجلد خوبصورت گرد پوش چار روپے۔

مکتبہ بہان دہلی۔ قرول باغ

## ادبیت

### قدس شہر ہو و

از جانب مولانا سیاہ صدیق اکبر آبادی

جو ہیں مرد و رب، مرد و دہیں وہ دونوں عالم میں اماں لیں چادرِ موئی میں یادا مانِ مریم میں  
ابھی شاہر ہے نام آکودگی ”دیوار گریہ“ کی  
یہوی لمح تک صفوت میں صدیوں سے نائم میں  
یہی اک قوم ہے سرگشته و بریاد و آوارہ  
ٹہکنا ہی نہیں س کامیں اقصائے عالم میں  
خدا سے منحرف، نبیوں کی قاتل مگر و مکرش  
یہ آخر سایہ اسلام میں کیوں آہنیں جاتے؟  
نہ مشرق عگساریان کا نہ مغرب دوستداریان کا  
حلال حق کو جھوٹے انسوؤں پر حرم کیوں آتے؟  
عرب کیوں ساتھ دریں س قوم کا جوانی کیا کہ ڈالیں جان جو کم میں  
انھیں ایسی پڑی ہر کیا کہ ڈالیں جان جو کم میں

زبانوں پر ابھی یہ فیصلہ جاری ہے قرآن کا

”یہودی دوست ہو سکتا ہیں سہرگز مسلمان کا“

## تہذیب

مسلمانوں کا روشن مستقبل تقطیع متوسط ضخامت ۲۰ صفحات کتاب و طباعت ہتھی قیمت ہے ملہ پتہ۔ مولانا محمد سیع الشدقا سکی۔ کتب خانہ عزیزی یہ جامع مسجد دلی۔

زیر تبصرہ کتاب مولانا سید طفیل احمد صاحب منگوری مرحوم کی مشہور کتاب کا پانچواں ایڈیشن ہے جو پہلے سے زیادہ اہتمام و انتظام اور مزید اضافوں اور ترمیموں کے ساتھ شائع ہوا ہے۔ اس کتاب کی عام مقبولیت کا اندازہ اسی سے ہو سکتا ہے کہ چند سالوں میں ہی اس کے پانچ ایڈیشن شائع ہو چکے ہیں۔ اس میں فاضل مصنف نے اپنی قوم سے احساس کتری کو دور کرنے کے لئے اس خیال کی پر زور تر دیکر کے کہ سلطنت کے زوال کے ساتھ ہی مسلمان کمزور ہو گئے اور وہ اتحاد پر ہاتھ رکھ کر بیٹھ رہے تھے۔ ہمایت مستند اور معتبر تاریخی حقائق کی روشنی میں یہ ثابت کیا ہے کہ زوال حکومت کے بعد بھی انسیوں صدی کے شروع میں ایسے رہنمایا ہوئے جنہوں نے اصلاح تعلیم و تربیت اور تجدید دین کے ساتھ قوم کی تنظیم کی۔

نئے تک مسلمانوں کی یہ کوششیں جاری رہیں۔ اس کے بعد تعلیم جدید کا دور شروع ہوتا ہے اس دور میں مسلمانوں کی جزوئی کیفیت اور ایک عام قومی رجحان ہے اور اس کا مسلمانوں کے اصل عزم والادہ اور ولوہ کا پرکیا اثر پڑا۔ مرحوم نے ان سب کا اور ان کے اس باب و عوامل کا بڑی دیدہ دری سے جائزہ لیا ہے۔ کتاب دس ابواب پر تقسیم ہے جن میں ہر قوم کے ذیں بنیادی حقوق کو بتانے کے بعد تاریخ کے ہر دور کی جانچ انھیں حقوق کی روشنی میں کی گئی ہے۔ اس سے یہ فائدہ ہو گا کہ ہر زبان کی تعلیمی سیاسی اور اقتصادی حالت واضح ہو جائیگی اس میں کوئی شبہ نہیں کہ کتاب موصوع بحث کے اعتبار سے ہمایت مدلل جامع اور مفہوم ہے۔

اور اس قابل ہے کہ مسلمان اس کا بغور مطالعہ کر کے نقوشِ پاٹی کے پیشِ نظر مستقبل کے لئے کوئی راہِ عمل متعین کریں۔ کتاب نعمتِ خواب آہنگیں۔ بلکہ ایک جرس کا رواں ہے جو ان میں عزم وہت احساسِ خودی اور خود اعتمادی کے پیدا ہونے کا بسبب ہوگی۔

**حقیقتِ عبودیت** ترجمہ کتاب امام ابن تیمیہ<sup>۱</sup> از جانب مولوی صدر الدین اصلاحی –  
لقطیع خورد ضخامت ۴۰۰ صفات کتابت و طباعت بہتر کا غذ عمدہ قیمت ۱۰۰ روپے دارالاشرافت  
ڈنڈا شانیہ حیدر آباد کن۔

فلسفہ اور تصوف کی غلط آمیزش سے مسلمانوں میں عقیدہِ عمل کی جو گمراہی ایسی آج نظر آتی ہیں۔ حافظ ابن تیمیہ کے زبان میں بھی تھیں اور آپ نے انھیں سے متأثر ہو کر ایک سامنل کے جواب میں ایک رسالہ "العوبودیت" کے نام سے لکھا تھا۔ لائق ترجمہ نے اس کا رد و کا جامہ پہن کر قطع و اور مہامہ "ترجمان القرآن" میں شائع کیا تھا۔ اب یہی ترجمہ کتابی مشکل میں شائع کر دیا گیا ہے۔ کتاب کی اہمیت اور فوائد کے لئے شیخ الاسلام حافظ ابن تیمیہ کا نام نامی کافی صفات ہے۔ چنانچہ علامہ نے اس میں عبودیت کی حقیقت۔ اس کے لوازم و آداب اور اس کے اصل معتقدات و مطالبات پر نہایت مدلل بحث کی ہے اور جیسے کہ ان کی عادت ہے اس ضمن میں بعض اور اعمجھیں مثلاً جبر و قدر جہاد، حبِ رسول، وحدۃ الوجود اور وحدۃ الشہود وغیرہ بھی آگئی ہیں۔ اس میں کوئی سخیہ نہیں کہ جہاں تک علامہ ابن تیمیہ کے ساتھ اس کتاب کے انتساب کا تعلق ہے۔ یہ طرح قابل قدر ہے لیکن علامہ حوم کا اسلامی تصوف کی نسبت جو نقطہ نظر ہے۔ اربابِ علم اس سے بے خبر نہیں ہیں۔ اس بنی پالس کتاب کے ہر جزو سے کلی اتفاق کرنا ہر ایک کے لئے مشکل ہے۔ پھر علامہ کے طرزِ بیان میں بعض بعض جگہ جو درشتی اور تخلی پیدا ہو جاتی ہے اس سے یہ رسالہ بھی خالی نہیں ہے۔

**حکومتِ الہیہ اور علماء مفکرین** مرتبہ جناب ابو محمد امام الدین صاحبِ رام نگری۔ لقطیع متوسط ضخامت ۵.۵ م. م صفات کتابت و طباعت بہتر قیمت للعی پتہ۔ مکتبہ نشانہ تیز چنگل گورہ حیدر آباد کن دنیا میں کسی قوم کا زوال اتنا حیرت انگیز نہیں ہو سکتا جتنا کہ مسلمانوں کا ہے کیونکہ یہ سر

خلافتِ الہی کے ایمن ہیں۔ دنیا کے لئے آخری اور قطعی دستورِ عالم ان کے پاس ہے اور بھر خدا کی طرف سے ان کے لئے نہ کمن، علیٰ الارض اور استخلاف کا وعدہ بھی ہے۔ حسناۃ دینی و دنیوی کا مزدہ بھی انھیں کے لئے مخصوص ہے۔ ان سب کے باوجود ان کا زوال پذیر ہونا اس بات کی کھلی دلیل ہے کہ اگر یہ مسلمان قول و اقرار کے اعتبار سے مسلمان ہیں لیکن ان کا عمل مسلمانوں کا سا نہیں رہا ہے۔ بھر ان کا بقول واقرایہ وہ بھی اپنی اہل روح اور اسریت سے یکسر خالی ہے۔ یہ ایک راز ہے جس کو عالمِ اسلام کے مفکر عالم نے محسوس کر کے اس پر مفصل مصاین اور مقالات لکھے اور انھوں نے مسلمانوں کو بھر از سرِ نو" اعتصامِ بھلِ اللہ کی دعوت دی۔ چنانچہ ہندوستان کے علمائے بھی اس سلسلہ میں نہایت بصیرت افروزا و حقيقة تما مقالات لکھے اور انھیں کا یہ اثر ہے کہ آج یہاں کے مسلمانوں میں رجوعِ الیِ الاسلام کا جذبہ ٹڑھ رہا ہے اور وہ اپنے اس منصب کو واکرنا کے لئے بے چین نظر آتے ہیں جو بحیثیتِ مسلمان ان کا اپنا حق ہے۔ زیرِ تبصرہ کتاب میں لائق مرتب نے اسی معنوں سے متعلق تقریباً ۲۴۰ مصاین جمع کر دیئے ہیں جو سب کے سب ہندوستانی کے نامور علماء اور سیاسی و دینی مفکرین کے قلم کے لکھے ہوئے ہیں۔ ان مصاین کو اک سانحہ پڑھنے سے معلوم ہو گا کہ حکومتِ الہیہ کا مثلا اور مطلب کیا ہے؟ یہ کیونکر قائمِ سرستی ہے؟ اور اس کو قائم کرنے والوں کے اوصاف اور خصائص کیا ہوئے چاہیں؟ جہاں تک دوسرے سوال کا تعلق ہے اس کے جواب میں دیانتِ داری کے ساتھ اختلاف ہو سکتا ہے اور ہے۔ لیکن مرتب چونکہ ایک خاص جماعت کے رکن ہیں اس لئے انھوں نے مختلف مقالہ نگاروں سے متعلق جو تعارفی نوٹ لکھے ہیں ان میں جماعتی بصیرت کی جملک پائی جاتی ہے۔ ہمارے نزدیک یہ طریقہ غیر مسخرن ہے۔ جب آپ کسی ایک مفکر کا مقالہ اس لئے شائع کر رہے ہیں کہ وہ آپ کے مقصد سے ہم آہنگ ہے تو بھر اپنے جماعتی نقطہ نظر سے مقالہ نگار کی سیاسی روشن پر احترام کرنا گویا اس کا منہ چڑھانا ہے۔ بہر حال مجموعی اعتبار سے ان مصاین کا مطالعہ مفید اور دینی بصیرت و موعظت کا سبب ہو گا۔

(۱) جیپ خدا - صفات ۱۷۳ - از مجیبی صاحب۔ کتابت و طباعت بہتر  
 (۲) ستارے - صفات ۱۲۸ - قیمتیں حسب ترتیب یہ ہیں :- (۱) عجم -  
 (۳) جاں بازیاں صفات ۸۸ - عصر (۲) ۸۲ (۳) ۶۲ - بچوں کا بلڈ پو  
 (۴) شہیدِ کربلا - صفات ۶۳ - کلام محلِ دلی -

مجیبی صاحب کو قدرت کی طرف سے بچوں اور بچیوں کے لئے زبان و بیان اور موارد کے اختیاب کے اعتبار سے کتابیں لکھنے کا ایک خاص سلیقہ عطا ہوا ہے اور وہ اس میدان میں بڑے کامیاب ہیں۔ یہ چاروں کتابیں بھی موضوع کے قلم کی رہیں مرت ہیں۔ پہلی کتاب میں جیسا کہ نام سے ظاہر ہے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی سیرت پاک عورتوں اور بچوں کی عام استعدادِ ذہنی کے مطابق بیان کی گئی ہے۔ دوسری کتاب میں چالیس حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم کے چیزیں اور نتیجہ اور نتیجہ حالات ہیں۔ تیسرا کتاب میں چند ایسے جاں بازوں کی سچی اور تاریخی کہانیاں ہیں جنہوں نے اپنے مذہب، ملک اور قوم کے لئے غیر معمولی جاں فروشی کا مظاہرہ کیا ہے اب رہی چوتھی کتاب! اس میں حضرت امام حسین رضی اللہ عنہ کی حیاتِ طیبہ کے حالات اور شہادت کے واقعات بیان کئے گئے ہیں۔ چاروں کتابیں زبان و بیان اور اخلاقی درس و موعظتِ رونوں کے اعتبار سے بچوں اور بچیوں کے لئے خصوصاً اور متوسط درجہ کی استعداد کے عام لوگوں کے لئے عموماً ہمایت مفید اور بصیرت افرادِ ثابت ہوں گی۔

# بُرهَان

جلد ۴ ہفتادم

شمارہ (۴)

اکتوبر ۱۹۵۵ء مطابق ۲۷ یقuded ۱۳۶۵ھ

## فہرست مصائب

|     |                                            |                                                         |
|-----|--------------------------------------------|---------------------------------------------------------|
| ۱۹۷ | سعید احمد اکبر آبادی                       | ۱۔ نظرات                                                |
| ۱۹۶ | جانب مولانا محمد حفظ الرحمن صاحب سیواردی   | ۲۔ قرآن اپنے متعلق کیا کہتا ہے                          |
| ۲۱۴ | جانب پروفیسر خلیفہ احمد صاحب نظامی ایم۔ اے | ۳۔ حضرت شاہ کلیم اشد صاحب دہلوی<br>مکتوبات کے آئینہ میں |
| ۲۲۹ | جانب مولوی شیخ وحید احمد صاحب ریس شیخوپورہ | ۴۔ اقبال اور نظریہ سی و عل                              |
|     |                                            | ۵۔ ادبیات                                               |
| ۲۵۲ | جانب روشن صاحب صدیقی                       | ۶۔ مکرروشن                                              |
| ۲۵۵ | جانب ناصر صاحب مالیگانوی                   | ۷۔ صیرعاشر                                              |
| ۲۵۶ | ۳۔ ح                                       | ۸۔ تبصرہ                                                |

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# نظرات

کسی قوم کے مخصوص کلچر اور تہذیب کے لئے سب سے بڑا ناک وقت وہ ہوتا ہے جب یہ قوم اپنے جغرافیائی حدود سے باہر نکل کر کی دوسری قوم کے ساتھ خالما بیدار کرتی ہے اور اس کا کلچر دوسری قوم کے کلچر کے ساتھ تصادم ہوتا ہے۔ اس تصادم کا ابتدائی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ دونوں کلچر تاثیر و تاثر کے فطری قانون کے ماتحت ایک دوسرے سے اثر پر پرستے ہیں اور دونوں کا اپنا اعلیٰ رنگ دروغن پیش کا پڑنے لگتا ہے۔ اور آخر کار جس قوم کو بیاسی برتری حاصل ہوتی ہے اور وہ کسی بلند اعلیٰ نصب العین کی حاصل ہونے کے ساتھ اس کے مطابق عمل کرنے ہیں بھی تشدید ہوتی ہے۔ اس کا کلچر دوسرے کلچر پر غالب آتا ہے اور وہ جسم کے ساتھ ساتھ دوسری قوم کے دل و دلاغ کو بھی سخن کر لیتی ہے اس بنا پر ہر وہ قوم جانپنے کلچر کو محفوظ رکنا چاہتی ہے اس کے لئے ضروری ہے کہ وہ اپنے کلچر کی حقیقی قدر قیمت کو پہچانے۔ زندگی سے متعلق اس کا جو نصب العین ہے اس کی سچائی کا اذ عالیٰ کام اور یقین و اثائق کے اور پھر اس کے تمام اعمال و افعال بھی ایسے ہونے ضروری ہیں جو اس کے ایمان مکمل اعتماد جازم اور یقین و اثائق کے آئینہ دار ہوں۔ اگر قبستی سے یہ قوم ان صفات کی حاصل نہیں ہے تو اس کا کلچر خواہ اپنی اعلیٰ حقیقت و اہمیت کے اعتبار سے کتنا ہی اعلیٰ اور بلند ہو جب وہ کی دوسری قوم کے کلچر سے آشنا ہو گی تو عجب نہیں کہ اپنے "دل کے حرم" کو "گر و عجم" اور اپنے دین کو "خربیہ کافری" کہتی ہے۔

یہی وہ نکتہ تھا جس کے پیش نظر فطرت اسلام کے اعلیٰ عرم و ایں را ذ خلیفہ دم حضرت عمرؓ نے ایران کی فتح کے بعد جب مسلمانوں کو اس مفتوح ملک کی آبادی کے ساتھ پر پیا تو فرمایا کہ اے کاشہیں ہمارے اور ایران کے درمیان آگ کی ایک دلیوا رعائی اور ہم اسے فتح کر کرئے جاتے "اد فالبی یہی مصلحت تھی جس کے باعث۔ اگرچہ اسلام میں ابیل کتاب عورتوں سے نکاح کرنا جائز ہے حضرت عفرؓ اس کی جو صلی افرازی نہ فرماتے

تھے۔ یہ ظاہر ہے کہ اسلام عالمگیر نہ ہب ہو وہ عرب کے جغرافیائی حدود کے اندر یہ مخصوص نہیں رہ سکتا تھا اسے لامعہ تام دنیا میں پھیلتا اور اقوام عجم کے مختلف کلپوں اور تہذیبوں سے مقابد ہونا تھا۔ اس بنی پر حضرت عمرؓ کا نشانہ گزی ہے نہیں ہو سکتا کہ عرب اپنے ملک میں ہی بذریں اور بارہ کی کسی قوم کے ساتھ انتہا پریدا نہ کریں۔ بلکہ آپ کا مقصد یہ تھا کہ جب مسلمان عقائد و اعمال اور سیرت کے اعتبار سے اتنے پختہ اور مضبوط ہو جائیں کہ وہ دوسری قوموں میں جذب ہونے کے بجائے ان کو خود اپنے اندر جذب کر سکیں تب مسلمانوں کو یا ہر نکنا چاہئے ورنہ سیرت اور کیریٹ کی پختگی کے بغیر گلاصوں نے دوسری قوموں سے خلاط پیدا کیا تواندیش ہے کہ یہی رسولوں یہی گھل مل کر اپنی انفرادیت سے ہی محروم نہ ہو جائیں۔

بتوامیہ میں لاکھ براہیاں ہی! لیکن یہ تسلیم کرنا انگریز ہے کہ جب تک وہ بزرگ اقتدار ہے اسلام کا اپنا اعلیٰ حجازی اور عربی آب و نگ پھیکا نہیں ہجا۔ عباسی دوہیں عربوں اور عجمیوں کے شدید اختلاط نے اسلامی کلچر کی انفرادیت کو متاثر کرنا شروع کیا اور پھر قدرتی عقائد و اعمال میں جو تجزیہ اور انقلاب و تغیر ہوا کوئی شبہ نہیں کہ اس نے اسلامی افکار کی وحدت کا شیراؤہ کیفیت منشکر کر دیا۔ اور آخر کار اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ مسلمان اخلاقی اور روحانی زوال کے ساتھ ساتھ یہاں سطوت و اقتدار سے بھی خودم ہو گئے۔ قومی تعمیر و تربیت کا ایک ایسا اہم نکتہ ہے جسے فوکم کا کوئی مبصر در وطن دیagn عمار کیمی نظر انداز نہیں کر سکتا۔

پچھے دنوں روں سے متعلق بعض انگریزی اخبارات میں جو مقالات شائع ہوئے میں ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ فتح ایران کے وقت علویوں سے متعلق جو نقطہ نظر حضرت عمرؓ کا تھا آج کل اشالین بھی اپنی قوم کی تربیت اسی مذہنگ پر کر رہا ہے تعمیر بعد از جنگ کے لئے اشالین نے پانچ سال کا پروگرام بنایا ہے اور اس حدت میں وہ نہیں چاہتا کہ اس کی قوم اقوام غیر ادھر صدایورپ کی تہذیب و تمدن سے کوئی علاقہ پیزا کرے۔ چنانچہ اس نے اپنے ملک میں غیر ملکی سینماوں اور تھیٹروں کو ممنوع قرار دیا ہے۔ اور ان تمام کتابوں کی اشاعت بند کر دی جو "آرٹ برائے آرٹ" کے نظریہ کی آئینہ دار میں۔

اسلام میں بعض ایسی چیزوں کی منوع ہیں جن میں پہ ظاہر فوری طور پر کوئی قباحت نظر نہیں آتی۔  
تصور کر کی۔ تشبیہاً خیر اور بے سر دلگ وغیرہ اسی تفصیل کی چیزوں میں۔ فقیر اسلام کی ان چیزوں کے باسے میں

ایک خاص اصطلاح "سد الباب الذرائع" کی ہے یعنی یہ چیزیں اگرچہ بالفعل کوئی قباحت نہیں رکھتیں لیکن چونکہ ان کا تواتر عمل اور ان پر اصرار بعض خطناک نتائج کا موجب اور سبب ہو سکتا ہے اس بناء پر ان کے متوقع نتائج سے محفوظ رکھنے کے لئے ان چیزوں کو شرعاً میں ہی ناجائز قرار دیا گیا ہے ہماسے بعض وہ "روشن خیال" تعلیم یا فتنہ احباب اور شہری آزادی" کے سب سے زیادہ سرگم حامی روت جو اسلام کو اس قسم کے مسائل پر تنگ نظری اور کوتاه میتی کا طعنہ مارتے ہیں۔ امید ہے کہ سودیت روں کے فرمانروائے مطلق کی اس پالیسی سے عبرت حاصل کریں گا اور جھوس کریں گے کہ اسلام میں جو چیزیں سد الباب الذرائع منسوب کی گئی ہیں ان میں قوی تعمیر و تربیت کا کیا اہم نفعیاتی نکتہ مضمیر ہے۔

خدا کروٹ کروٹ جنت نصیب کرے مولانا عبد اللہ شندھی کو اکثر فرماتے تھے کہ اسالن جس بخش پر اپنی قوم کی تعمیر کر رہا ہے وہ بالکل دی ہبھج ہے جس پر اسلام کے ابتدائی دور میں عروں کی تعمیر و تربیت کی گئی تھی۔ یہ وجہ ہے کہ یہ قوم آج دنیا میں سب سے زیادہ مضبوط، طاقتور اور مظلوم قوم ہے اور اس کا پروگرام دنیا میں سرعت سے چل رہا ہے۔ مولانا کے اس مقولہ کا مطلب کوتاه بینوں نے یہ سمجھا کہ مولانا اسلام اور سو شلزم دنوں کو ایک سمجھتے ہیں۔ حالانکہ مقصود صرف یہ تھا کہ اگرچہ اسلام اور سو شلزم دنی اور لا دنی نظام ہونے کے باعث ایک دوسرے سے مختلف ہیں۔ لیکن چونکہ اس لادینی نظام کو انھیں اصول پر علی شکل دی جا رہی ہے اور انھیں طریقوں پر سے دنیا میں راجح کیا جا رہا ہے جو اسلام ایسے دینی نظام کے اپنے تھے۔ اس بناء پر اس کو کبھی سیاسی اور اخلاقی فتوحات کے اعتبار سے وہی فروغ حاصل ہو رہا ہے جو ایک نہان میں اسلام کو ہو اتھا۔

ان حالات میں ہمارے زمانے کو قوم کو غور کرنا چاہیے کہ وہ اپنی قوم کی تعمیر کس طرح کر رہے ہیں؟ اور کیا ان کے طریقہ تعمیر کا بھی نتیجہ یہ ہو گا کہ عقائد و اعمال اور سیاست و اخلاق کے اعتبار سے مسلمانوں کو جس حقیقی عظمت و بزرگی کا اور قوی انفرادیت کا مالک ہونا چاہیے وہ اسے واقعی مستقبل قریب میں حاصل کر لیں گے؟۔

# قرآن اپنے متعلق کیا کہتا ہے؟

از جواب مولانا محمد حظا الرحمن صدیق یوہاروی

(۲)

حدی قرآن عزیز نے "الکتاب" کے علاوہ اپنی دوسری صفت "حدی" ہدایت۔ ہادی" بیان کی ہے وہ کہتا ہے کہ میرا ہمیں کمال نہیں ہے کہ میرا "الکتاب" ہوں بلکہ میرا طغراۓ ایتازیہ ہے کہ میر کتاب پر ہدایت ہوں اور ہدایت وہ نہیں میری قیادت و امامت کا یہ حال ہے کہ قرآن اور ہدایت ایک ہی حقیقت کے دو نام ہو کر مگئے ہیں اس نے میری ہدایت کی حقیقت نامی کی تعبیر نافض ہوتی اگر یہ کہا جاتا کہ قرآن ایسی کتاب ہے جس میں ہدایت کا پیغام ہے کیونکہ ایک عادل حکمران عدل و انصاف کا پیکر ہو کر اگر سلطان عدل کہلا سکتا ہے اور اگر ایک صادق القول ہتی صدق و صفائی کی تصویر یہ کہ "رجل صدق" کہلانے کی مستحق ہو سکتی ہے تو بلاشبہ اس اظہار میں کوئی مبالغہ اور شایبہ افراط و تفریط نہیں ہے کہ میں کتاب ہادی ہی نہیں بلکہ "کتاب پر ہدی" ہوں۔ پس جب تم دنیا بند ہیب و ملت کا نذر کر کر تے ہوئے "ہدایت" کی تاریخ اور اس کے پس منظر کو سامنے لاؤ گے تو ہدایت کامل اور معارج ہدایت کی آخری منزل کا دوسرا نام قرآن کے علاوہ اور کچھ سپاواں گے "ہدایت للستین" "قُلْ هُوَ اللَّذِينَ أَمْوَاهُدُدَى وَرَشَّاعَهُ"

ہدایت کے لغوی معنی نرمی اور لطف کے ساتھ کسی کو راہ دکھانے کے آتے ہیں۔ گویا ہدایت کے نہیں میں "راہ نہیں" کے ساتھ رفق و نرمی شرط لازم ہے۔ اس لئے کہ جس طرح تہرا رفق و نرمی بذات خود کوئی کمال نہیں ہے اور اپنے موقع اور محل کی اقدار کے مطابق نہ موم اور محمود کہلانے کا

استحقاق رکتی ہے اسی طرح جو ہدایت، درشتی اور غفلت پرتنی ہو مذاقہ اور غیر مفید ہے اور مگر اس کی سعادت کا باعث نہیں بن سکتی چنانچہ اسی حقیقت کے پیش نظر قرآن نے بنی اسرائیل میں ہے علیہ وسلم کے خلق محدود کا اعلان کرتے ہوئے یہاں شاد فرمایا۔

فَمَنَّا جَمِيعَ مَنَّ اللَّهُ لَمَّا تَكُونُ  
پس خدا کی رحمت سے انہوں نے (مسلمانوں نے)  
وَلَوْلَكُنْتَ فَطَّاعَ عَلِيِّنَ الْقَلْبِ  
تم کو زم خوبیا اور اگر گھیں تم درشت مزاج اور  
لَا نَفْصُرُ أَمْنَ حَوْلَكَ۔ سخت ملہوتے تو یہ تمام کے تمام ہمارے  
(آل عمران) پاس سے منتشر ہو جاتے۔

پس اگر لفظ ہدایت اپنے لغوی معنی کے لحاظ سے بھی نرمی اور رفق کا طالب ہے تو ظاہر ہے کہ اس کے اصطلاحی معنی میں یہ حقیقت زیادہ سے زیادہ تماں اور روشن ہونی چاہئے اور جو کتاب ہدایت، رشد و ہدایت بن کر آئے ازبی ضروری ہے کہ اس کا پیغام رفق و نرمی اور حسن و لطافت کا پیکر ہو اور اگر تھا ضمایر مغلی و قرع ظاہری زنگ و روب میں اس کو درشتی کا انہصار کرنا ہو تو بھی اس کی درشتی میں مودت و محبت کا پیغام مسحور ہو۔

کون نہیں جانتا کہ اگر ایک غافل اور بداندیش انسان لطف و نرمی سے منع کرنے کے باوجود سائب کے منہیں انگلی دینے پر مصروف تو اس کے ہاتھ کو جھٹک کر اس غلط اقدام سے زبردستی باز رکھنا درشتی اور سخت گیری کی قبیح روشن نہیں کھلایا جا سکتا۔

لہذا قرآن کی ہدایت و رشد میں جس طرح وعد و بشارت کے روشن پیغام ہدایت کا جز ہیں اسی طرح دعید و تحدی بھی ہدایت ہی کی تکمیل کا منظر پیش کرتی ہیں اور اس طرح گویا وہ بھی رفق و لفظیں اور حسن خلق کا دوسرا اپہلو ہیں جس کے بغیر ہدایت کو معراجِ کمال کا نصیب ہونا تا امکن ہے۔

قرآن عزیز کے اعجای نکمال نے "ہدایت" کے تمام مراتب کو کس طرح ادا کیا ہے یہ بھی خود ایک مستقل عنوان ہے اور عقل و شعور کی کوئی پر پہنچ کے لائق۔

اس احوال کی تفصیل یہ ہے کہ جب ہم کائناتِ ذی روح پر نظر ڈلتے ہیں تو ہم کو چیختہ رہ جگہ نہیاں اور روشن نظر آتی ہے کہ رب العالمین نے عالمِ موجودات پر اپنی صفتِ ربویت کا کمال اس طرح ظاہر فریلایا ہے کہ اول اس کو وجود بخدا اور کتم عدم سے باس وجود عطا فرما کر اس کو ہستی کے اعزاز سے نوازا اور جب وجود کی فطرت نے یہ تقاضا کیا کہ اس کی ہستی اس خالک ادنیٰ عالم کے اسرارِ حکم کے دائروں میں تخلیقی نادی کے لحاظ سے اپنی صبح جگہ حاصل کرے اور تسویہ و ترتیب میں جس طرح اس کو بنانا چاہے اسی طرح موجود ہو تو حق تعالیٰ نے اس کو اس عزت سے بھی سفر فراز کیا ہے پھر یہ بھی تقاضا نے فطرت ہی خاکہ پر دُو عدم سے جس نے وجود کا تھوڑکا اور وجود کو اس کا حق تسویہ عطا فریلایا تو اس کے وجود و لباقاً اور مغیثت بلکہ مبد روما کئے لیک مفر نہ نازہ اور سین اقدار کا بھی نیصلہ کر دے تاکہ وہ اس ہی کے مطابق اپنی زندگی کے مراحل کو طے کرتا ہو امتنی مقصود تک پہنچ سکے اسی کا دروس نام تقدیر یہے۔

تخلیق، تسویہ اور تقدیر کے ان ہر سے مراحل کے بعد کمالِ ربویت کی جانب سے وہ چوتھی منزل سامنے آ جاتی ہے جس کا نام "ہدایت" ہے یعنی رب العالمین کے یہ رقدرت نے جس کو پیدا کیا اس کے مناسِب حال اس کا بنا اُسنوار ہوا وہ پھر اس کی حیات و لباقار، زوال و عروج، اور ذہنگی سے موت تک کے سکون و رقدار کے ایک ایک پل کے لئے اقدار کا تقریر ہوا تو کیا کمالِ ربویت کا تقاضا یہ نہیں کہ اس کی میش و حیات دنیوی و درینی کے لئے ایسی راہ کھوں دی جائے جس پر گامزن ہو کر وہ اپنے وجود کے صبح مقصد کو پورا کر سکے اور حق آفرین تھیں ہوا اور اگر اس سے منہ موز کر اور فطرت کی رفتار کے خلاف ہو کر راہ بنانا چاہے تو بجز خزان و حریان کے اس کے ہاتھ کچھ بھی نہ آ سکے پس یہی وہ تقاضا نے فطرت ہے جس کا اصطلاحی نام "ہدایت" ہے۔

یہی وہ حقیقت ہے جس کو قرآن حکیم نے اس اعجاز کے ساتھ بیان کیا ہے۔

الذِّنْهُ خَلَقَ فَسُوَى  
وَبِرَوْدَ الْجَارِ حَسَنَ نَسَنَ پَيَادِيَا چَهْرَاسَ كُو دَرَسَتِ كِيَا اَوْ

وَالَّذِي قَدْ رَفَهَدَى (اعلیٰ) وہ پروردگار جن نے ہر شے کیلئے اندازہ مقرر کیا اور پھر ان را دکھانی؟  
رَسَالَةِ الْدِينِ اَعْطَى كُلَّ شَيْءٍ ہمارا پروردگار وہ ہے جس نے ہر شے کو اس کی صورت  
خَلْقَهُ تَمَهَّدَى (رَظَاءً) دی اور پھر اس پر راہ حکمول دی۔

اب اگر آپ ہدایت کے چہرے سے پرودہ اٹھا کر اس کی صورت و شکل ہی نہیں بلکہ اس کی  
رعنایوں اور نازک لطافتوں کا جائزہ لیتا چاہیں تو آپ پریمکشافت ہو گا کہ ہدایت اپنی سوت  
حدود کے لحاظ سے مختلف مراتب و درجات کی حامل ہے یعنی رب العالمین کی ربویت کا مل  
نے اس راہ میں پہلا قدم یہ اٹھایا کہ انسان کو اس کے اندر ہی ایک آواز سے روشناس کر دیا۔ یہ  
آواز اس کی طبیعت و قدرت کا طبیعی خاصہ ہے اور دوسرے الفاظ میں ایک "اہام" ہے جس کا  
قدرت خداوندی کی جانب سے اس پر فرضان ہوتا رہتا ہے۔

یہی وہ اہام ہے جو ایک انسان کے بچپن کو پیدا ہوتے ہی مال کی چھاتی کی جانب دوڑ  
کے لئے راہنمائی کرتا اور محیل کے بچپن کو اندھے سے نکلتے ہی تیرنے کی ہدایت دیتا ہے۔ اصطلاح  
میں اس اہام کا نام "وجدان" یا "نوِ ضمیر" ہے پھر اس وجدان سے بلند ایک اور درجہ ہے جس کو  
"حوالس" کہا جاتا ہے۔ ہدایت کی یہ وہ منزل ہے جس کا تعلق انسان کے حواس و مشاعر سے ہو  
وہ آنکھ سے دیکھتا، کان سے سنتا، زبان سے چکھتا، ناک سے سونگھتا اور ہاتھ سے چھوتا ہے  
اور یہ وہ قوی ہیں جن کے ذریعہ ہم خارجی امور کا علم حاصل کرتے ہیں۔

حوالس خسکی یہ راہنمائی کچھ انسانوں کے لئے ہی مخصوص نہیں ہے بلکہ وجدان و  
حوالوں کا تعلق جس طرح انسان سے وابستہ ہے اسی طرح جیوان کے ساتھ پیوست ہے اور وہ  
حوالوں پر کو علی قدر مراتب و درجات اپنی نادیت سے مستفید کرتے رہتے ہیں۔

لیکن ان ر Howell سے جدا اور بلند و بالا تیسرا درجہ بھی ہے جو صرف حضرت انسان ہی کے  
ساتھ خصوصیت رکھتا ہے۔ ہدایت کے اس مرتبہ کا نام "عقل" ہے۔

عقل و خرد بھی بلاشبہ ہدایت ہی کی منزل عالی ہے یہ انسان کی ہر گوشہ میں راہنمائی

کرتی اور دوسرے حیوانات سے ممتاز کر کے اس کو انسانیت کا شرف بخشی ہے اور جو کام وجدان و حواس سے کرنی ہے اس کی سکتے اس جگہ اس کی رہنمائی کام دیتی ہے اس لئے کہ تم وجدان و حواس سے کنی شے کا تصور کر سکتے اور کس خارجی شے کی شکل و صورت اور اقدار و اوزان اور صفات خاصیت کا اندازہ لگا سکتے ہو لیکن جزئیات کا تحریک کر کے کس کہیہ کا استنباط اور کلیات پر نظر کر کے ان سے جزئیات کا استخراج دونوں کے حیطہ قدرت سے باہر ہے اور اس جگہ عقل اور صرف عقل ہی رہبری کا کام انجام دیتی ہے۔

مگر ان ہر سہ درجات میں آپس میں بے تعلقی اور بیگانگی نہیں ہے بلکہ ادنیٰ، اوسط اور اعلیٰ ہونے میں ایک دوسرے کے ساتھ مربوط ہیں یعنی وجدان قدم قدم پر حواس کے لئے دلیل راہ بنتا اور خیر و شر کے امتیاز سے باخبر کرتا رہتا ہے اور اسی طرح حواس و وصیان اپنے اپنے احاطہ اقتدار میں لمحہ بہ لمحہ عقل کے لئے اعانت و معونت کی پیشکش کرتے رہتے ہیں اور ان ہی دونوں کو درجیا اور وسیلہ بن کر عقل اپنے بنند مرتبہ میں انسان کی رہنمائی کا فرض انجام دیتی ہے اور نہ صرف یہ بلکہ وجدان اور حواس کی سرحدی ختم ہو جاتی ہیں تو اس وقت عقل ہی انسان کو اس کے وجدان اور حواس کے صفت و مرض پر مطلع کرتی اور جس جس مقام پر حواس کی دریانگیاں اور بیچارگیاں نظر آتی ہیں ان کے لئے چارہ گر ثابت ہوتی ہے۔

صفرا دی مرض کا ملیعنی جب مٹھائی کھاتا ہے تو کڑوی محسوس کرتا ہے لیکن عقل رہنمائی کرتی ہے کہ مٹھائی بہر حال شیریں ہے تلخ نہیں ہے لیکن مزارج انسانی کے فارڈی وجہ سے قوتِ ذائقہ ملیعنی ہو گئی ہے۔

اسی طرح دور کی انسانی شبیہ کو انکھے دیکھ کر جب یہ سمجھ دیا کہ چار پایہ نظر آ رہا ہے تو عقل آگے بڑھ کر دلیل راہ نہیں ہے اور کہتی ہے کہ یہ چوپا یہ نہیں بلکہ انسان ہے اور نگاہ دویں ہے ہونے کی وجہ سے مرض میں متلا ہے تب ہی اس کو چوپا یہ سمجھ رہی ہے۔ غرض "عقل" ہدایت انسانی کے لئے وہ بلند درجہ ہے جو حیوانات کو عطا نہیں کیا گیا اور انسانیت کے ساتھ خصم کیا گیا۔

ہدایت کی یہی سہ گانہ منازل ہیں کہ قرآن عزیز نے جن کو ان آیات میں بصرحت واضح کیا ہے۔

اللَّهُ جَعَلَ لَهُ عَيْنَيْنِ وَلِسَانًا كیا ہم نے انسان کو دو آنکھیں نہیں دیں اور بان  
وَشَفَتَيْنِ وَهَدَيْنَهُ اور دو ہونٹ عطا نہیں کئے اور اس کو نیک دی۔  
النَّجَدَيْنِ دلوں را ہوں کو دھلادیا۔

وَجَعَلَ لَكُمُ الْمَعْمَلَ وَالْأَبْصَارَ اور اس نے تم کو سننے کے لئے کان اور دیکھنے کے  
وَالْأَفْعُلَةَ لَعَلَّكُمْ لے آنکھیں دیں اور (سونچنے کے لئے) دل دیے  
تَشْكُرُونَ۔ (یعنی حواس اور عقل عطا فرمائے) تاکہ تم شکر گزار بغو۔  
وَاللَّهُ يَعْلَمُ جَاهِدَوْافِيْنَا "اور جن لوگوں نے ہماری راہ میں جانشناشی اٹھائی  
لَهُدَى يَهُدُهُ سَبَلَنَا وَلَنَّ اللَّهُ تو ضرور ہے کہ ہم ہمیں ان پر اپنی راہیں کھول دیں  
لَمَعَ الْمُحْسِنِينَ۔ اور بلاشبہ انہیں کو کارروں کا مرد گار ہے۔

ہدایت کے ان ہر سہ منازل سٹ کرنے کے باوجود خلقل جب یہ سوچتی ہے کہ گوئی درجہ  
ہر دو منازل ہدایت سے بلند ہے تاہم جس طرح دجبان، حواس کی رہنمائی کے لئے اور حواس  
عقل کی رہبیری کے لئے محتاج ہے اسی طرح انسان کی معراج انسانیت اور اس کا فطری  
ارتقاؤ واضح کرتا ہے کہ میری رہنمائی اسی حد تک کار آمد اور مفید ہے جو حواس کے دائرہ میں ہو  
لیکن اگر یہ سوال پیدا ہو جائے کہ ان حواس کے پس پر وہ کیا ہے۔

اور حواس سے باہر کیا کچھ ہے اور کیا کچھ نہیں ہے تو اس مقام پر میں بھی دریا نہ اور عاجز ہوں  
اور کسی مزید رہنمائی کی محتاج۔

نیز جبکہ یہ ظاہر ہے کہ "عقل" جذبات، اواہام، خالات اور راحول کے احاطات میں گھری  
ہوئی ہے اور اس لئے جب ہم عملی زندگی میں عقل کی اقدار کا اندازہ کرتے ہیں تو نہ ہر حالت  
میں مفید بہت ہوتی ہیں اور نہ ہر صورت میں موثر بلکہ با اوقات عقل کی جذبات غالب

آجاتے۔ یا اوہام و شہوات کی کنکش عقل کو مغلوب کر لیتی ہے تو فطرت اعلان کرتی ہے کہ جس روبیت کامل نے انسان کی ہدایت و راہنمائی کا ہر درجہ اور ہر منزل پر انتظام کیا ہے یہ کیسے ممکن تھا کہ وہ عقل کی اس دریاندگی اور عاجزی کی حالت میں دستگیری نہ کرتی اور ہدایت کا وہ درجہ نہ بخستی جو ان ہر سو درجات سے بلند تر ہو اور ان تمام دریاندگیوں کا پردہ چاک کر کے آفاب حقیقت کو روشن و تاباں بنادے۔

قرآن کہتا ہے کہ یہی وہ منتزل ہے جس کو نزہب کی زبان میں "وہی" کہا جاتا ہے اور بڑتی ورسالت کی معرفت انسانی کائنات کے سامنے حقیقت سریدی کو روشن و درخشن کرتا ہے اور اس میں کوئی شک و شبہ نہیں کیا ہی وہ مرتیہ ہدایت ہے جو انسان کو سعادت کرنی اور حیات ابدی و سریدی بخشتا اور راہنمائی میں ہر قسم کی دریاندگیوں اور بچارگیوں سے بالاتر ہو کر حق رفاقت ادا کرتا ہے۔

قرآن حکیم نے اس کے متعلق جگہ جگہ یہ اعلان کیا ہے کہ میں پر نہیں گاروں کے لئے ہدایت ہوں "ہدایت للستین" بلکہ میں تمام عالم انسان کی ہدایت کا مکمل ہوں "ہدایت للناس" بہر حال ہدایت کا یہی وہ رتبہ عالی ہے جس کا سلسلہ تخلیقی انسانی کے ابتداء درور سے مسلسل اس وقت تک چاری رہا جب تک حد کمال کو نہ پہنچ گیا اور الیوم الکلت لکم دینکم و اتممت علیکم بعنتی "کاظفراۓ اسیاز نہ پایا

چنانچہ حضرت آدم (علیہ السلام) سے خاتم الانبیاء نبک برابر یہ سلسلہ جاری رہا اور کائنات انسانی کے اہم فرض کو انجام دیتا رہا اس لئے کوئی دور کوئی زمانہ ایسا نہیں کہا جاسکتا کہ جس میں انسان اس حقیقت سے نا آشنا اور بیگنا شرہا ہو اور اس نے اس راہنمائی کو قبول کیا ہو یا کر دیا ہو، بہرہ صورت یہ نہیں کہا جاسکتا کہ انسان نے جب بھی حیوانیت اور وحشت کے زمزہ سے ابھر کر تہذیب و شناختی کا چولابدلا ہواں حالت میں وہاں روشنی سے محروم رہا ہو مقرآن کہتا ہے غور کرو اور سوچ کہ انسان دوستاری میں اس ہدایت کی راہنمائی کی مقدس سہیوں

کی معرفت آتی ہری ہے۔

وَتِلْكَ مُجْتَنِنَا أَتَيْنَاهَا إِبْرَاهِيمَ اور یہ ہماری جنت دلیل ہو جو ہم نے ابراء ہم  
عَلَى قَوْمِهِ نَزَفَمْ دَرَجَاتِنَّ کو اس کی قوم پر دی تھی۔ ہم جس کے مرتبے بلند  
نَشَاءٌ إِنْ رَبَّكَ حَكِيمٌ کرنا چاہتے ہیں بلند کر دیتے ہیں اور یقیناً تمہارا  
عَلِيمٌ وَّهَبَنَا اللَّهُ إِلَيْنَا مَنْعَنَّ پروردگار حکمت والا، علم رکھنے والا ہے۔ اور ہم  
وَكَعْقُوبَ مَكْلَأَهْدَى مَا وَجَهْنَا ابراء ہم کو اس حقائق اور لاماؤں کا بیان، یعقوب دریا۔  
هَدَى نَاسَ مِنْ قَبْلِ دِينٍ دَرَسْتَہم ہم نے ان سب کو راہ راست دکھائی اور ابراء ہم  
دَأَدْوَى دُولَيْمَانَ وَأَيْوَبَ وَ سے پہلے فوج کو دکھائی ہیں اور ابراء ہم کی نسل  
يُوسُفَ وَمُوسَى وَهُرُونَ وَأَوَّلَ میں سے داؤ دلیمان، ایوب، یوسف، موسیٰ،  
كَذَّالِكَ بَخْرَى الْمُحْسِنِينَ وَ ہارون کو سی راہ دکھائی۔ ہماسی طرح نیکو کاروں  
رَكِيْرِيَا وَجَنْجِيْ وَعَيْنِي وَلَيْلَاسُ کو برداشتی ہیں۔ اور رکیا اور جنچی عیسیٰ، الیاس کو  
كُلُّ مِنَ الصَّلِيْحِينَ وَ إِسْمَاعِيلَ کہی سب صالح انسانوں ہیں ہوتے اور نبی اسماعیل  
وَالْيَسَمَ وَيُوسَفَ وَلُوطَانَ وَكُلَا ایسی یونس اور لوط کو کسان سب کو ہم نے دینا  
فَضَلَّنَا عَلَى الْعَلَيْنَ وَ مُونَ والول پر تہذیک دی تھی۔ اور ان کے آباء و اجداد  
أَبَاهُمَ وَذُرِّيَّتِهِمْ وَلَخُوَافَّهُمْ اور ان کی نسل اور ان کے بھائی بندوں میں سے  
وَاجْتَبَيْنَاهُمْ وَهَدَيْنَاهُمْ الی بھی کتنوں ہی کو ہم نے اسی راہ پر بچالیا۔ ان بہ  
صِرَاطِ مُسْتَقِيمٍ ذَلِكَ هُدَى کو ہم نے برگزیدہ کیا تھا اور سیدی راہ ان پر  
اللَّهُ يَحْدُدُ مَا يِشَاءُ مِنْ کمول دی تھی۔ یہ اشرکی ہدایت ہے اپنے بندوں  
عِبَادَهُ (النام) میں سے جسے چاہتے اس کی روشنی دکھادے۔

الہدی | اس حقیقت کی نقاب کٹائی کے بعد قرآن کہتا ہے کہ بات صرف یہیں پہنچ کر ختم نہیں  
ہو جاتی کہ میں "مُصْدِی" اور عقل انسانی کے لئے سعادت ابڑی اور فلاح سرہدی کے لئے ہادی

اور بہانہ ہوں بلکہ میں وہ جانی پہچانی ہمایت ہوں جس کا تجھ پر انسانی تاریخ نے اپنے ہر دریں کیا اور جس کے فیضان سے زبانہ کا ہر ایک حصہ بہرہ و درہ ہے اس نئے میں "الہدی" ہوں۔ یعنی وہی ہمایت جس کا آغاز حضرت آدم و حضرت نوح (علیہم السلام) سے ہوا اور وہی ہمایت جس نے تاریخ انسانی سے قبل اور دو تاریخی میں حضرت ابراہیم و حضرت موسیٰ (علیہم السلام) کے ذریعے کائنات انسانی کو روح حیات بخشی۔ آج اپنے عوچ کمال اور شلی علی پر پہنچ کر "قرآن" کی شکل میں نمودار ہوئی ہے۔

پس اگر وہ اسی آغاز کا انجام ہے اور سابقہ مہماں کی ہمایت و غایت اور حدِ کمال ہے تو اس کے دعویٰ "ہدی" سے گریز کیوں اور اس کے اعلان ہمایت سے اجنبیت کی گیا وجہ؟ اگر اس ان اپنی شکل و صورت اور حیثیت کی تاریخی شہادت کو نہیں مجبولاً تو اس روحاںی سعادت کے آغاز اور اس کے نشوونا تقدار کو کیسے فراموش کر دے سکتا ہے۔ اور اگر فراموش نہیں کر سکتا تو بلاشبہ میرا یہ اعلان حق و صداقت کی صداقت ہے کہ میں ثقین اور کائنات انسانی کے نظام ہمایت کی آخری کڑی "الہدی" ہوں۔

قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ هُوَ  
لَهُ سُبْحَانُهُ كَبَرَ بَشَرٌ كَبَرَ  
الْهُدَىٰ - (العام)

وَكَنْ تُرْضِي عَنْكَ الْيَهُودُ  
أوْ يَهُودِي اوْ نَصْرَانِي تمَسْ خُوشِ ہونے والے  
وَكَلَّا الْمُتَصَارِى حَتَّى تَشْيَعَ  
نہیں جب تک تم ان کی ملت کی پیروی نہ کرو  
مِلْتَهُمْ مَا قُلْ إِنَّ هُدَى اللَّهِ  
(لَهُ سُبْحَانُهُ كَبَرَ بَشَرٌ كَبَرَ  
هُوَ الْهُدَىٰ (البقرہ) ہی "الہدی" ہے۔

وہ کہتا ہے کہ حقیقی ہمایت کی پہچان کا سب سے بہتر طریقہ یہ ہے کہ وہ اپنی اساس و بنیاد میں ایک اونٹ کی اور اجنبی چیز نہ ہو بلکہ جو شخص بھی اس حقیقت کے تاریخی پہلو پر نظر ڈال کر غور کرے تو وہ فوراً پہچان لے کر یہ صداقتے بازگشت ہے جو گذشت انسانوں نے

اپنے اپنے دوسری براہمنی ہے۔ پس اس میاپریسیں الیہ ہدایت ہے جو عالمگیر ہے اور بلا ترقی تمام کائنات انسان کے لئے ہے اور اس کے کمال کی شہادت کے لئے خود انسان کی اپنی زندگی شاہید عدل ہے کہ جس طرح وجود ان حواس اور عقل کی ہدایت میں ربوبیت کا مسلمانے بغیر کسی تنگ دامنی کے تمام کائنات انسانی کو کیاں فیضیاب کیا ہے۔ اسی طرح «الہدیٰ» کی ہدایت بھی بلا ایسا زندگی دنوم اور بلا ترقی اسرواح مر سب کو مل پئے فیض کامل سے سرفراز کرنے والی ہے۔

قرآن حکیم نے جس طرح ہدایت کے ان تمام درجات کو واضح کرتے ہوئے ہر گو شہ ہدایت کو بے نقاب دکھلایا ہے۔ اور دعویٰ کیا ہے کہ اس کا سیاقاً ان تمام ہدایات سے والستہ ہو کر ہدایت کے مقصدِ عظیمی تک پہنچا دیتا ہے اسی طرح اس نے ہدایت کی افادیت سے بھی بحث کی ہے۔

اور اس نقطہ نظر سے اس نے ہدایت کے دو معنی بیان کئے ہیں اور ان ہی دو نوں کے ساتھ اس کی دعوت و ارشاد کا مصب وابستہ ہے۔ ایک معنی «راہ نمودن» اور دوسرے معنی « توفیق دادن ۔۔۔

ہدایت کے ان دو نوں معانی کے باہم فرق کو آپ ایک مثال میں اس طرح سمجھئے کہ ایک گم کرده راہ آپ سے المعاکرتا ہے کہ مجھ کو جامع مسجد تک جانا ضروری ہے کیا میں آپ سے توقع کروں کہ آپ منزل مقصود کے لئے میری مر فرمائیں گے؟ اس المعاکرت کے قبول میں آپ کے لئے وہی صورتیں ہو سکتی ہیں ایک یہ کہ گم کرده راہ کو جامع مسجد تک پہنچنے والی سڑک کی پریش را ہوں کے فرق کو بتلا کر اس کی صحیح راہ نمائی کر دیں کہ اگر وہ اس کا استشال کرے تو بلا کلف منزل مقصود تک پہنچ جائے اور دوسری صورت یہ کہ آپ اس کے ساتھ جا کر اس کو جامع مسجد پرے جا کر کھڑا کر دیں بلکہ مسجد کے اندر تک پہنچا آئیں پہلی صورت کو «راہ نمودن» راہ دکھلانا ہے کہتے ہیں اور دوسری صورت کو « توفیق دادن منزل مقصود تک پہنچا دینا» کہا جاتا ہے اور اسی کو عربی زبان میں «اراثۃ الطرق» اور «ایصال الی المطلوب» سے تعبیر کیا جاتا ہے۔

قرآن عزیز یہ تھا ہے کہ یہ منصب اور صرف خدا کے برتری کے لئے مخصوص ہے کہ وہ جس کو جا ہے قبول حق کی توفیق بخشدے یہ بشری اور انسانی طاقت سے باہر ہے خواہ وہ عام مصلح ہو یا پیغمبر و رسول حتیٰ کہ خاتم الانبیاء موسیٰ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس بھی اس سے مستثنی نہیں ہے چنانچہ حق تعالیٰ نے بنی اسرائیل اللہ علیہ وسلم کو مطالب کرتے ہوئے یہ صاف فرمادیا۔

إِنَّكَ لَا تَهْدِي إِلَى مَنْ أَحْبَبْتَ لَهُ بِعِنْدِ إِلَّا شَيْمٌ جِئْنَكَ لَهُ رَاهٌ بِلَا نَجَّا هُوَ، نَهِيْنَ  
وَلَكِنَّ اللَّهَ يَهْدِي إِلَى مَنْ يَشَاءُ لَاسْكَنَتْ إِلَّا شَيْمٌ جِئْنَكَ لَهُ رَاهٌ  
إِلَى صَرَاطٍ مُّسْتَقِيمٍ (قصص) پر لے آئے۔

اس آیت کا بے غل و غش یہی مطلب ہے کہ اگر محمد صلی اللہ علیہ وسلم یہ چاہیں کہ کسی کو قبول حق کی توفیق بخشدیں تو یہ ان کے بس کی بات نہیں ہے یہ تو خدا کے لئے زیبائے اور "توفیق" اسی کی ذات حق کے ساتھ مخصوص ہے اور یہ آیت کا یہی وہ درج ہے جس کو بندہ کی زبان سے دعا یہ پیرا یہ میں یوں کہا گیا ہے "اَهَدْنَا الصَّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ" یعنی ہم کو توفیق نیک عطا فرما کر ہم را ہم مستقیم تک پہنچ جائیں کہ مگر یہ کا پھر گذر ہی نہ ہو سکے۔

البِّتَّةُ "رَاهٌ نَمُوذَنْ" کا انتساب جس طرح خدا کے برتری کی جانب ہوتا ہے اسی طرح کتاب شریف ہدایت اور اس کے حاملین انبیاء و رسول کی جانب بھی بے تکلف ہوتا ہے بلکہ کتاب اللہ اور رسول اللہ کا فرض ہی یہ قرار پایا ہے کہ وہ گم کر دگانِ راہ کی راہ نمای گریں اور راہ حق سے بھٹک ہوؤں کے لئے مشعل راہ نہیں چنانچہ کتاب حکیم نے ان ہر سہ گوئے انتسابات کو متعدد مقامات میں اس طرح ذکر کیا ہے

وَأَمَّا مَوْدُودٌ فَهَدَى إِنَّهُمْ فَاسْتَجِبُوا لِيْكُنْ شَوْدٌ، تو ہم تے ان کو راہ دکھلائی پہنچوں

الْعَمَى عَلَى الْهُدَى (حُمَّاجَہ) نے مگر اسی کو یہ آیت پر ترجیح دی۔

اس آیت میں "راہ نمودن" کا انتساب اللہ تعالیٰ کی جانب ہے۔

إِنَّهُمْ هَذَا الْقُرْآنَ يَهْدِي مُلَّا شَيْمٌ بِإِلَّا شَيْمٌ جِئْنَكَ لَهُ رَاهٌ

لِلَّتِي هُنَّ أَقْوَمُ (بَنِي إِسْرَائِيل) سیدھی ہے۔

یہاں قرآن کو "راہ نمودن" کا حامل قرار دیا ہے۔

وَإِنَّكَ تَهْدِي إِلَى صِرَاطٍ مُسْتَقِيمٍ لَمَنْ يَغْبُرُ إِلَّا شَيْءٌ ثُمَّ رَاهَ دَكْلَاتٍ هُوَ سَيِّدٌ ہی۔

اس مقام پر زادت اقدس محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے فرض "راہ نمودن" کو بیان کیا ہے۔

يَا أَبَتِ إِلَيْيَ قَدْ جَاءَنِي مِنَ لے باب امیرے پاس بلاشبہ علم (اللہ کی جان)

الْعِلْمُ مَا لَمْ يَأْتِ فَأَتَتْهُنَّ آپ ہے جو بترے ہاس ہیں ہے بیس میری پیروی کر

أَهْدِي لَهُ صِرَاطَ أَطْسَوْيَا (رمی) کہ میں جھکو سیدھی راہ دکھلادولی۔

اس چند حضرت ابراہیم (علیہ السلام) کی جانب اسی راہنمائی کا انتساب ہے۔

يَا قَوْمَ اشْتَعْوَنِي أَهْدِي لَكُمْ اے قوم! میری راہ مل، بہنچادوں میں تجوہ کو

سَيْلُ الْرَّشَادِ (مومن) نیکی کی راہ پر۔

اور اس موقع پر لیک مرد مون کے اس فرضیہ کا ذکر ہے جو قوم کے لئے ہادی و

راہنمائی کی حیثیت سے انجام دے رہا تھا۔

فرض صراطِ مستقیم، صراطِ سوئی، سیلِ رشداد کی جانب رہنمائی ایسا اہم فرض ہے جس کی عظمت و جلالت کا ذکر مختلف اسالیب بیان کے ساتھ کتب سماوی میں موجود ہے اور یہی وہ بہارت ہے جس کو قرآن نے پہ درجہ اکمل و اتم انجام دیا ہے۔ مگر جب یہ بہارت اپنا اثر دکھلاتی ہے اور گم کر دہ راہ مگر یہی سے نفور ہو کر بہارت سے فائز المرام ہوتا ہے تو انسان اپنی کمزوریوں اور خامیوں کے پیش نظر مطہر نہیں ہوتا کہ جام عمر کے لبریز ہونے تک وہ ایسی نیک راہ پر قائم بھی رہ سکے گا یا نہیں اس لئے وہ خالق کائنات کی بارگاہ میں دستِ سوال پھیلا کر عرض رہا ہوتا اور استقامت و ثبات بہارت کے لئے دعا گو نظر آتا ہے اور کبھی کہتا ہے۔

إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ، یہم کو سیدھی راہ پر قائم رکھے

اور کبھی یوں گوئا ہوتا ہے۔

رَبَّنَا لَا تُزِغْنُنَا بَعْدَ  
لَهُمَا سَبَقَاهُمَا سَبَقَاهُمَا  
إِذْ هَدَاهُمَا  
بعد کہ تو نے ہم کو راہ ہدایت دکھلادی ہے۔  
اور کمی شکر و حمد کے پیرا یہ میں اس کا ذکر کرتا ہے۔  
الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعٰالَمِينَ هَدَانَا  
اس انسن کے لئے تمام تعریف جس نے ہم کو اس  
لہذا۔  
نیک راہ کی توفیق بخشی۔

اور ہدایت کے اسی پہلو کو کمی اللہ تعالیٰ جزا ہدایت اور ثواب ہدایت کے معنی میں ظاہر  
فرماتا اور عبدِ ہندی کو شارت دیتا ہے۔

يَهُدِيْهُمْ رَبَّهُمْ  
ان کا پہلو دکاران کے ایمان کے بسپان کو  
ثواب ہدایت عطا فرماتا ہے۔  
يَا يَمِانَهُمْ۔

ہدایت کے ان تمام شعبہ ہائے گوناگوں اور درجات و مراتب کو قرآن حکیم نے اعیازِ بیان  
کے ساتھ اس طرح واضح اور نایاں کر دیا ہے کہ اس باب میں باضی اور مستقبل کے تمام عملی پہلو  
روشنی میں آ جاتے ہیں اور بغیر کسی جبالغہ کے کہا جا سکتا ہے کہ رشد و ہدایت کی عملیت کے جن قدر  
بھی گوشے عقلی تصورات کے دائرہ میں آ سکتے تھے ان سب ہی کو قرآن نے ابھری ہوئی حقیقت کی  
طرح پیش کر دیا ہے۔ اور میثت و معاشرت، اخلاق و میاست، تمدن و حضارت دنیا و آخرت  
غرض معاد و معاش کا کوئی گوشہ اور کوئی پیلوایا نہیں ہے جس کے لئے قرآن میں ہدایت کے  
اصول و قوانین اور نوایں موجود نہ ہوں اس لئے بلاطہ وہ صرف ”ہادی“ اور ”ہدی“ ہی  
نہیں ہے بلکہ سرچشمہ ہدایت اور ”ہدی“ ہے اور یہی اس کا طغیرے اسیاز ہے۔

اس تفصیل کے بعد ایک مرتبہ آپ پھر قرآن کے اس اعلان کا جائزہ لیجئے کہ وہ کاماتِ  
انسانی کے معاش و معاد دلوں کی رشد و ہدایت کے لئے امام ہدی اور سرچشمہ ہدایت ہے کیونکہ  
وہ ہدایت کے اتنے تمام اطراف و جوانب اور درجات و منازل کے لئے مکمل روشنی ہم سپاہیاں ہے جو  
میں آدم کی پیدائش سے لے کر موت اور ما بعد الموت تکمیل کے لئے مشعل راہ کا کام دینے ہیں

وہ کہتا ہے کہ وجود ان اور نویضہ حکم ہدایت کی بہی منزل ہے جو انسانی وجود کے اہم ترین دور میں مادی تہذیت کی کمیل ہے اور شعوبہ ملوغ کے ساتھ ساتھ اس کی مادیت و روحانیت دونوں کے لئے نور و شن ہے اس لئے وہ اپنے دلائل و براہمیں اس ہدایت کے ذریعہ اپل کرتا اور مختلف اسالیب بیان کے ساتھ اپنے پیغام حق کو اس کے ساتھ وابستہ کرتا ہے تاکہ دین فطرت کے سیما کی اساس، قدری بربان و جنت ہی پر فاقم رہے اور حواس و عقل اس راہ کے وہ تمام منازل ملار ہیں کہ کائنات انسانی کے تمام ایتیازات ۔۔۔ مادی ہوں یا روحانی ۔۔۔

ان ہی کے فیض کے نتائج و ثمرات ہیں اور اسی بنیاد پر اس کے دلائل و براہمیں کا رخ منطقی اصطلاحی استدلالات سے بے نیاز ہو کر فطرت کے سادہ اور روشن دلائل کی جانب ہے اور وہ خدا کی ہستی پہنچنے والے اور کتب سماوی کی صداقت، موت اور بعدها الموت کے غیبی مسائل، پر جب قدر دلائل بیش کرتا ہے اُن کا تواہیں فطرت اور مناظر قدرت کے ساتھ گھر اعلق نظر آتا ہے کیونکہ اس قسم کے تمام مسائل کے استدلالات کے بعد اس کا بار باریہ کہنا "ا فلا بتصرون" "ا فلا شرعن" "ا لذل تھعلون" اس کے لئے روشن شہادت ہے ۔۔۔

وجود، حواس اور عقل کے بعد وہ آگے ایک اور قدم بڑھاتا ہے اور ہدایت کی آخری منزل کی جانب راہنمائی کرتے ہوئے کہتا ہے کہ ہدایت کے یہ ہر سے منازل باوجود اپنی وسعتِ حدود کے مادیات و محسوسات سے آگے کچھ کہنے اور حکم کرنے سے درمانہ و عاجز ہیں اور نہیں بتلا سکتے کہ اس پرده کے پیچے کیا ہے لیکن وجود انسانی کی فطرت پکار کیا کر کر کہہ ہی ہے کہ میری ہستی کی غرض و غایت کے بغیر مיעطل و بیکار نہیں بنائی گئی اور یہ ترقی کی طا شہ پیدا کرنے والے کے سامنے "مسئل عن" ہونی چاہئے ۔۔۔

لہذا عقل سے بالاتر گمراہ اس کی ہدایت کے لئے معافون و مددگار ہدایت کا نام ہدایت "و حی و الہام" ہے اور میں اسی ہدایت کی ترقی یافتہ آخری کثری ہوں اور کائنات انسانی بلکہ تقلید کی سعادت اپری و سرہنی کے لئے سرماہی یا حیات بین کریات جاوندی کی کمیل ہے

وہ کہتا ہے میرے اس دعویٰ کی تصدیق کے لئے ادیان مل کی تاریخ سے دریافت کرو کجب کائنات ہست و بودیں تیرگی و تاریکی کا یہ عالم خفاکہ خداۓ واحد کی ہستی کا اعتقاد مشرکا عقائد و رسم میں گم ہو کر ہے کیف ہو چکا تھا۔ خدا پرستی کی جگہ مظاہر پرستی نے لے لی تھی اور خدا اور اس کے بندوں کا حقیقی علاقہ گم ہو گیا تھا اور چاروں دنگ عالم کے پے ہادیوں کی ہست پردهہ صدالت میں مستور ہو چکی تھی اس وقت بعد وہ برق کی طرح کڑک اور چک کرس نے گھر کر دگان را کو راہ بہرایت دھکھائی، کس نے توحیدِ خالص کا سبق دہرایا اور کس نے کائنات کا حقیقی رشتہ خالق کائنات کے ساتھ جوڑا ہو خڑک آزادی فکر کی راہ کس نے سمجھائی۔ اور شنکر اچاریہ کو توحیدِ ایم کا سبق کس نے یاد دلایا اور شرک کی محض سرودیں توحید کا لغتہ کس نے سنایا اور اُن تاریخ عالم سیاسی سے شہادت حاصل کرو کہ جب تمام کائنات بولموں میں کمزور کو قوی ہیجا رہا تھا، مظلوم پر ناظم عالم و سلطنت تھا اور عرب و عجم اور ایشیا و یورپ، افریقہ و امریکہ یا جہالت کی تاریکی میں تہدن سے ناکافنازندگی سب کر رہے تھے اور یا تہدن کے نام پر جود و ظلم کی حکمرانی تھی اس وقت کس آواز نے نعم وایران کو لرزہ برانداز کر کے غلاموں اور بیچاروں کے لئے آقائی اور چارہ کارہیا کیا اور مساوات انسانی کا سبق ناکر کس نے مظلوم اور بیکیں کو ظلم و جبر سے نجات دلانی؟

اور فلسفہ معاشریات کے مبصرے استفسار کرو کہ جب روم وایران بلکہ ایشیا و یورپ میں ہر طرف تہدن کے نام سے عام بھالی اور فاقہ سی پیسی ہوئی تھی اور دولت و ثروت سمش کر ایک مخصوص طبقہ کی وراثت بن گئی تھی۔ جب کروروں انسان بیکیں کے نجپے دبے ہو کر نان جویں سے محتاج تھے اور دولت شاہی حکام اور درباری مصاحب کے درمیان چکر کھاری تھی اس وقت زکوہ، حرمت سود، وراثت جیسے تقسیم دولت کے قوانین نافذ کر کے کس نے یہ اعلان کیا کہ یہ سب اس لئے ہے ”کیلا لیکون دُولتہ بین الاغنیاء منکم“ تاکہ دولت مالداروں کے درمیان ہی چکرنا کھاتی رہے؟

اور پوچھو سماج اور معاشرت کی قدریم تاریخ سے کہ جب انسانی دنیا کا سیاست سسٹم کی مضبوط رنگیروں میں جکڑی ہوئی تھی اور جب انسان دو حصوں اچھوت اور غیر اچھوت میں تقسیم تھا۔ جب عورت انسانی حقوق سے محروم تھی، جب علام انسانی حقوق سے بیکار و بے بی تھا۔ جب بیوہ عورت ننگ خاندان تھی، جب زنہ لڑکیاں درگور کی جاتی تھیں، جب عورت مذہب کے نام پر کنواری اور دیوداسی بن کر مرد کی نفاذی خواہشات کی قربان گاہ پر بھینٹ چڑھائی جاتی تھی اور جب مردہ شوہر کے ساتھ زنہ سے ہو کر حیات میں متعاریت محرم کر دی جاتی تھی اس وقت ان رسموم جاہلیت اور عقائد باطلہ کے خلاف کس نے عالم زنگ و بویں علم بغاوت بلند کیا اور کس نے ان کو فنا کے گھاٹ اتار کر سماج اور معاشرہ میں یکسر انقلاب کر دیا۔ غرض چات متعاراً اور حیات جاوداں دلوں گوشوں کے تاریک پر دلوں کو چاک کر کے کس نے متعلہ ہدایت دکھلائی اور اقوام عالم کی اقدار کو کس نے بدل ڈالا ہتوں سب بالتوں کا حقیقی جواب، تاریخی اور سماجی جواب ایک اور صرف ایک ہی سہو سکتا ہے یعنی وہ یہ کہ یہی "الہمہ" ہے جن کا دوسرہ نام "الکتاب" ہے اور یہی ہے جس کے لئے صاف صاف کہا گیا ہے "قُلْ إِنَّهُ هُدَىٰ لِلشَّوَّهُوَ الْهُدَىٰ"

گذشتہ بحث میں یہ واضح ہو چکا ہے کہ یہاں جو کچھ ہو چکا ہے اور ہورا ہے اور اسندہ جو کچھ ہو گا وہ ذات و احده کے ایک ہی قانون و حدت کے زیر اثر ہے اور فطرۃ الشکی کا فرمایا جس طرح مادیات میں کار فرمائیں یہیک اسی طرح روحانیات پر بھی اثر انداز ہیں تو اب حقیقت بالا کو دوسرے انداز میں یوں سمجھئے کہ اقوام و امم کے کوائف و حالات اس بات کی نبردست شہادت ہیں کہ حق تعالیٰ انسان کی حیات اجتماعی کے لئے بھی وہی تطورات و درجات ارتقاء و دعیت کے ہیں جو ایک فرد انسانی کی بقار و ترقی کے لئے مقرر ہیں اور عنایاتِ الہیہ دلوں پر کیاں طریق سے فیضان کرتی ہوتی ہے۔

کون نہیں جانتا کہ ایک بچپانی پیدائش کے وقت صدر جگہ نمودر اور بے بن مخلوق کی طرح ہوتا ہے نہ علم و عقل سے کام لے سکتا ہے اور نہ فکر و کاوش سے، اس کی تو یہ حالت ہوتی ہے۔

وَإِنَّهُ أَخْرَجَكُمْ مِنْ بَيْتِكُمْ أَوْ مِنْ مُهَاجِرَتِكُمْ أَوْ مِنْ بُلْطُونِ  
أَمْهَاتِكُمْ لَا تَعْلَمُونَ شَيْئًا حَالَ مِنْ پیدا کیا کم کچھ نہیں جانتے تھے اور  
وَجَعَلَ لَكُمُ السَّمْعَ وَالْأَبْصَارَ اس نے تمہارے سننے کے لئے کان دیے اور مکنے  
وَالْأَفْئَدَةَ لِعَلْمِكُمْ دُشِّنَدُونَ کے لئے آنکھیں دیں اور سمجھنے کے لئے دل دیے  
تاک تم شکر گزار بنو۔ (الغل)

اس کے بعد والدین یا دوسرے کفیل اس کی مدد کرتے اور تربیت و تادیب کے ذریعے  
اس کے شورو و جد ان کو ترقی دیتے ہیں اور غلط راہوں سے محفوظ کر کے صحیح راہ پر لگاتے ہیں  
پھر جب قوی بدنی و عملی میں قوت و استعداد نشوونما پاتی ہے اور اب سی رشد و بلبرغ آجائتا ہے  
تو اس وقت بیشتر عقل کی رہنمائی کام دیتی ہے اور یہ تفاوت درجات عقل ہی اس کی رہنمائی  
کرتی ہے اور جس طرح قوت جسم و بدن کی نشوونما کی حدود سن رشد پر پہنچ کر کامل ہو جاتی ہیں  
اسی طرح اس کے شخصی قوائے مدرکہ علمیہ عقل کی کار فرمانی پہنچ کر نشوونما کے حد کا مال  
تک نہیں ہوتے ہیں۔

پس جس طرح شخصی قوی بدنی و قوی مدرکہ آہستہ آہستہ اور بہ تدریج نشوونما پا کر جو کمال  
کو پہنچ جاتے ہیں اسی طرح انسان کی جماعتی زندگی بھی بچپن، سن شور اور سن کمال کے درجات  
تک آہستہ آہستہ ترقی کرتی ہے چنانچہ انسان کی جیات اجتماعی کا دور صبا و بچپن کا زمانہ ایسی  
حالت میں گذرتا ہے کہ وہ اجتماعی ضروریات اور اس کے شوون و تطورات سے ناواقف ہوتا ہے  
وہ نہیں جانتا کہ جماعت کے کیا مقاصد عالی ہیں اور کیا ان کی غرض و غایت ہوتی ہے۔ وہ نہیں  
سمجھ سکتا کہ نظام اجتماعی کس طرح منظم ہوتا اور کائنات انسانی کو ایک سلک میں شمل کرتا ہے  
بلکہ سادگی اور سادہ لوحی سے ایک دوسرے کے ساتھ روابط و حاجات کو محسوس اور مشاہدہ  
کرتے ہوئے اسی دائرہ میں محدود رہتا ہے اس دوسرے کے بعد جو ادیش عالم، تطورات زیانہ اور تکونات  
عالمہ کو والدین کی طرح اپنی آغوش میں تھبیت دیتے اور جیات اجتماعی میں نشوونما پانے کی

استعداد کو قوی سے قوی تر بناتے رہتے ہیں جی کہ وہ اس نشووار تقا کے ذریعہ اس زندگی کے حدِ کمال تک پہنچ جاتا ہے اور اجتماعی حیات کے اعلیٰ مقاصد، احسن مطالب اور اکمل معانی کا حامل بن جاتا ہے اور انہی درجات و تطوراتِ اجتماعی کو تاریخی اصطلاح میں دورِ مجری، دورِ صدیقی دورِ بخاری اور دورِ کہر بانی کے نام سے یاد کیا جاتا ہے۔

پس جس طرح عالمِ بادیات کا یہ نظام اجتماعی پتہ رکھ ترقی کرتا ہوا حدِ کمال تک پہنچتا ہے۔ نہیک اسی طرح عالمِ روحانیات میں بھی انسان کا یہی حال ہے کہ جب عقل کے ماوراہ اس کی عقل نظر کرتی ہے تو ایک عرصہ تک وہ اسی دائرہ میں محدود رہتا ہے اور اس کی عقل و خرد کا ماحول جو خیالات، جذبات، شہوات سے گھرا بیو ہے، الہیات و روحانیات کے فہم میں ایک بچکی مانند نظر آتا ہے۔ پس یہ ماحول اس کو ایک عرصہ تک تو اس میدان سے بے شعور و بیگانہ رکھتا ہے اور بچھا ہستہ آہستہ ترقی کرتے کرتے کبھی انسان مظاہر پرستی میں عالمِ علی کا پرستار نظر آتا ہے اور کبھی عالمِ علوی کے سامنے سر بجود رکھائی دیتا ہے۔ تب عایتِ خداوندی اور رحمتِ باری سہارا دیتی ہے اور باورِ بادیات و محوسات کے درک و استدراک کے لئے عقل سے زیادہ طفیل اور خیالات و ادہام سے بالا تر ہدایت سے روشنام کرتی اور اس کے ذہنی و روحانی ارتقا کے حدِ کمال تک پہنچاتی ہے اسی کا نام مذہب کی اصطلاح میں ”وجی والہام“ ہے وہ آگر انسان کو اذ علی کافی اور یقینِ حکم کے ساتھ مظاہر پرستی کی حقیقت کو عریاں کرتی اور حقیقت و مظہر کے درمیان اسیاز پیدا کر کے پرستارِ حقیقت بناتی ہے۔

چانچہ ابنا یا رسول کی تاریخ بہرایت اسی حقیقت نمایی کا ایک غیر فانی سلسلہ ہے جو کائناتِ انسانی کے روحانی نشوونما کا کیلیں اور ضامن ہے اور قرآن عزیز اسی سلسلہ کی غیر استبدل و غیر متحرف دستاویز بہرایت ہے جو رہتی دنیا تک لپھنے بے پایاں کمالات اور غیر محدود افادات کے ذریعہ ”الہمی“ بن کر رہنمائی کرتا رہے گا تا آنکہ عالمِ انسانی کی حیات اجتماعی میں وہ روشن دو رسمی آجائے جبکہ کوئی سوسائٹی، سماج کا کوئی گوشہ اور قانون کا کوئی نقطہ اس مرکز و محور

## سے باہر نہ رہ سکے

اک حاصل ہدایت کے تمام مراتب و درجات اور معانی و مطالب کے پیش نظر بلاشبہ قرآن ہدایت کا مل اور ہمیں ہے اور اسی لئے آیات قرآنی میں جگہ جگہ اس کے اس وصف عالیٰ کو ذہراً یا اور یاد دلایا گیا ہے تاکہ اس کا یہ وصفِ کامل ایک لمحہ کے لئے بھی ہماری بھگا ہوں سے اوجعل نہ ہو سکے۔ مچاپنہ سورہ بقرہ، آل عمران، انعام، نار، نمایہ، اعاف، طہ، لقمان، توبہ نمل، محلم، اسرائیل، قصص، محمد، بحیر، جن، ہفت میں اس حقیقت کو اعجاز بیان کے مختلف طریقوں سے واضح کیا گیا ہے۔

نور قرآن "الکتاب" اور "الہدی" ہے۔ اس تفصیلی بحث کے بعد قرآن حمید یہ بھی دعویٰ کرتا ہے کہ وہ "نور" ہے۔ یعنی واضح اور روشن ہے جس کے معانی میں گلک مطالب میں افلان، جس کے اعجاز میں خفارت و صاحتِ احکام میں چیزیں، وہ طرح نظم و انسجام میں بے غل و غش نور علی نور ہے۔ اسی طرح ادای مطالب و معانی میں بھی روشن و درخشان ہے؛ اس کے دعاویٰ کی سادگی، دلائل کی شفتشی، اوامر و نواہی کی وضاحت، وعد و وعید کی فحامت غرض ہر گو شہ بیان نوری نور ہے جو تاریکی سے کوسوں دور اور ظلمت کے خلاف منظفو منصور ہے اس کی تعلیم کی درخشانی و تابانی خود اس کے لفظ لفظے عیان ہے اور اس کا ہر جملہ تابشی حقیقت کا ترجمان ہے کیوں ہے اور کس طرح ہے؟ اس کو اس طرح غور فرمائیے۔

اگر تم کو گذشتہ سطور فرموش نہیں ہوئیں اور کائنات مادی و روحانی میں وحدت کی کافریاں اور زنا میں فطرت کی ہم آشیکی کا تصویر نہیں نظر ہے تو غور کرو کہ حق تعالیٰ نے اپنی حکمت بالغ سے انسان کے حواسِ خسیری سے آنکھ کو قوتِ بصارت عطا فرمائی ہے اور وہ بصارت کی جس کا احساس کر کے اپنی خدمت کو ایکام دیتی رہتی ہے اس غلظتیاتِ مونوگانوں سے جبارہ کر کے بصارت شکل پن کر شے کروش کر رہی ہے اور اس کا کلام دوستہ بصارت ہو جاتا ہے؟

یہ بات بہرہ مال مسلمات میں سے ہے کہ یہ قدرت نے انسان کے اندر بھارت کی قوت و دلیعیت فرمائی ہے لیکن ہم شب و روز یہ مثالہ کرتے ہیں کہ اگر یہ قول حافظ شیخ از-شب تاریک ہم موج گرد لے جنیں ہائے ۔ کامنظر سامنے ہو اور تاریک تو یہ تو چہارست چھانی ہو تو اس وقت ہر شخص یہ کہتا نظر آتا ہے کہ اس قدر اندر صلیہ ہے کہ ہاتھ کو ہاتھ نظر میں آتا لیکن جب کوئی سائل یہ دریافت کریں گے کہ انسان کے اندر جو یہ بھارت کی قوت و دلیعیت ہے اور وہ تلفت بھی نہیں ہوئی تو ایسا کیوں ہوتا ہے ؟ تب آپ یہ جواب دیتے ہیں کہ بلاشبہ نہ آنکھ کا قصور ہے اور نہ آنکھ کی بینائی کا بلکہ قانونِ قدرت اور ناموں فطرت کا یہ فیصلہ ہے کہ انسان کے اندر و دلیعیت شدہ قوتِ بصار ماحول کے اثراتِ نظمت سے اس درجہ متاثر ہو چکی ہے کہ صحتِ بصارت کے باوجود اس وقت تک کام کرنے اور اپنی افادیت کا مظاہرہ کرنے سے معذور ہے جب تک باہر سے کوئی روشنی اعانت و برداشت کرے اب خواہ وہ روشنی دیئے اور حر چیز کی ہو یا شمع کا فوری کی، ہر کیوں کی ہو یا گیس کی اور یا بجلی کے قیقے کی یا تاروں اور ہاتا ب دا قاب کی ہواؤں میں سے صیبی قوت و صحت کی روشنی ہو گی انسان کے اندر کی قوتِ بصارت اسی وسعت کے ساتھ اپنی خدمت انجام دے گی ۔

(باتی آئندہ)

# حضرت شاہ کلیم الدین دہلویؒ

## مکتبات کے آئینہ میں

از جاپ پر و فی سر خلین احمد صاحب نظامی ایم۔ ۱۔

آج سے تقریباً دھائی سو سال پہلے کا ذکر ہے کہ دہلی میں ایک نہایت عظیم المرتبت بزرگ حضرت شاہ کلیم الدین دہلویؒ رہتے تھے۔ شاہ جہاں آپاد، بازار خانم میں ان کی خانقاہی خانقاہ کیا تھی، علم و معرفت کا سرچشمہ تھی۔ ہزاروں تشنگان معرفت اپنی روحانی پیاس بچانے کے لئے آتے تھے۔ شایقین علم و فضل ان کے حلقہ تلاذہ میں شامل ہونا باغث غرور مبارکات تصور کرتے تھے۔ آزاد بلگرامی نے لکھا ہے۔

۱۔ «امرا و فقر اعلقہ اعتقد در گوش داشتند وہ مطالب دینی و دنیوی کا میابی اندوختہ»

شاہ صاحب کے علمی اور روحانی دلوں مراتب نہایت بلند تھے۔ لوگ ان کی بڑی عزت اور احترام کرتے تھے۔ مصنف ماترالکرام کا بیان ہے: «در علوم عقلي و نقلي پايه بلند در حقائق و معارف رتبه ارجمند داشتہ۔»

شاہ صاحب کے اسلاف معماری کا پیشہ کرتے تھے لیکن خود ان کو بقول آزاد اعلیٰ نے دلوں کی معماری کے لئے مخصوص کیا تھا۔ ۲۔

شاہ صاحب نے رشد و بہریت کی شمع ایسے زیاد میں روشن کی جب کہ سندھستان کے مسلمان ایک نہایت نازک دور سے گزر رہے تھے۔ سلطنتِ مغلیہ کا آفتاب غروب ہوا چاہتا تھا۔

معاشرہ پر اخاطاطی رنگ چاہ رہا تھا۔ زندگی "سکریو فام" میں تبدیل ہو رہی تھی۔ شخص ایک گونہ بے خودی کے عالم میں مت و خراب تھا۔ دلی کی عظمت روز بروز گھٹ رہی تھی۔ صوبوں میں فابیا اور خود مختاریاں قائم ہو رہی تھیں۔ مرپٹوں کا سیلاب طوفان بلا خیز کی طرح امنڈتا چلا آ رہا تھا مسلمانوں کا جاہ و جلال جواب دے رہا تھا۔ زندہ بکی روح ختم ہو چکی تھی۔ اور اگر کچھ باقی رہ گیا تھا تو اور ہام کا تاریخ پورا۔ شاہ صاحب نے تنزل اور اخاطاط کے اس دور میں اچارہ ملت اور اعلاء کلمتہ الحق کے لئے جو کوششیں کیں وہ اسلامی ہند کی تاریخ میں ایک خاص اہمیت رکھتی ہیں۔ وہ حالات کی نام اس عدت کو پہنچاتے تھے، زبان کی رفاقت کو دیکھتے تھے لیکن ہمت نہ ہارتے تھے اور پکار پکار کر کہتے تھے: "دراعلاۓ کلۃ الحق باشید و جان وبال خدھرف ایں کارکنید" لہ

شاہ صاحب کی تبلیغی مسامی کا پت ان کے مکتوبات سے چلتا ہے لیکن افسوس ہے اس حیثیت سے ان کے مکتوبات کا اب تک مطالعہ نہیں کیا گیا اور یہ ہی وجہ ہے کہ شاہ صاحب کی تبلیغی مسامی سے لوگ پوری طرح واقعہ نہیں ہیں۔ اس مضمون میں شاہ صاحب کی تبلیغی کوششوں اور ان کی زندگی کے مختلف پہلوؤں پر ان کے مکتوبات کی روشنی میں بحث کی جائے گی۔

مختصر حالات شاہ کلیم ائمہ صاحب ۲۷ رحمادی الثاني سنہ مطابق سنہ ۱۹۱۵ء کو پیدا ہوئے تھے، خود ایک مکتوب میں فرماتے ہیں۔ "بیت دچار مجددی الثاني مولڈ فقیر است و تایر کع تولد فقیر غنی است" (۱۰۶۰ء + ۵۰ء + ۱۰۰۰ء)

علوم ظاہری کی تکمیل دہلی میں فرمائی۔ اس کے بعد عازم حج ہوئے مدینہ منورہ میں حضرت شیخ یحییٰ منیٰ سے ملاقات ہوئی۔ شیخ کے تقدیس اور علم و فضل سے شاہ صاحب اس قدر متاثر ہوئے کہ فوراً ان کے حلقوں میں شامل ہو گئے۔ کچھ عرصہ قیام کے بعد شاہ کلیم ائمہ صاحب دہلی والبی تشریف لائے

لہ میرے پیش نظر شاہ صاحب کے مکتوبات کے تین نسخے ہیں۔ ایک قلمی درمطبوعہ، قلمی پرسند کتابت درج نہیں۔ ایک نسخہ مطبع یونیورسٹی دہلی سنہ ۱۹۱۵ء کا ہے دوسرے مطبع عجیبائی دہلی سنہ ۱۹۱۳ء کا۔ اس مضمون میں جس جگہ میں نے صفات کے حوالہ دیئے ہیں وہ موڑالنگر نہ تھے ہیں۔ مکتوب ۲۱ ص ۲۶۔ ۳۷ میں مکتوب ۱۲۵ ص ۹۳

اور بازار خانم میں اپنا مسکن بنایا اور سلسلہ درس و تدریس شروع کر دیا۔ رفتہ رفتہ امراء و فقراء سب آپ کے گروہ میں ہو گئے اور آپ کے درس میں شریک ہونے لگے۔

شاہ صاحب کو توکل اور قناعت کی بے پناہ دولت می تھی۔ وہ عسرت اور شنی میں دن گزارتے تھے لیکن کسی کے سامنے دستِ سوال دراز کرنا تو کیا معنی امراء و مسلمانین کی نذریں اور جاگیر نامے تک قبول نہ کرتے تھے۔ تکملہ سیر الادیا کا بیان ہے کہ شیخ کی ملکیت میں نے دے کے کل ایک جو یہی جس کا ماہر اکرایہ ہے آتا تھا۔ شیخ اسی سے گزاروں کا تھا کہتے تھے ہر رہا ہمار پر ایک مکان کرایہ پرے رکھا تھا اور باقی دور و پے میں پرے گھر کا خرچ جلا تھے۔ اے بعض مرتبہ ایسا بھی ہوا کہ قحط یاد گیر غیر معمولی حالات کے باعث اس مختصر سی آئندی میں گزاروں تھے۔

یہ سکی اور وہ قرض دار ہو گئے۔ ایک مکتب میں شاہ نظام الدین اور نگ آبادی کو لکھتے ہیں:-

”دریں سالہ کا کہ از شنی باراں صورتِ قحط دریں ملک شدہ بود۔ وبا نہ نفر سوار ہمہن

گزاران می شد گاہ بیگاہ ہے قرض داری شدم“ (رم، ۲۱، ص ۲۱)

لیکن اس کے باوجود شاہ صاحب نے کسی بادشاہ سے کچھ قبول نہیں کیا۔ ان کی شان استغنا اور خود داری کسی کے آگے دستِ سوال دراز کرنے کی اجازت نہ دی تھی۔ ان کے سلسلہ کے کسی بزرگ نے اُسے روانہ رکھا تھا۔ فرخ سیرے بہت کو شش کی شاہ صاحب کو بیت المال سے کچھ دیا یا جائے لیکن انہوں نے ہر بار انکار کر دیا۔ تکملہ سیر الادیا میں لکھا ہے۔

”بادشاہ فرخ سیر باراں اکاٹھ نو کہ حضرت بادشاہ فرخ سیرے بارا امرا کیا کہ حضرت بیت المال از بیت المال چیزے قبول فرمائید ایشان سے کچھ قبول فرمائیں جواب دیا کہ ضرورت نہیں ہے، جواب دادنکہ حاجت نیست، باز عرض کرد پھر بادشاہ نے کہا کہ اچھا پہنچ رہنے کے لئے کوئی انہر نہ زعل دم عرض افتد فرمودند ایک جیلی ہی تپل کر لیجئے ارشاد ہوا۔ اس کی

سلہ ”ذکر الاصنیع“ معروف ہے ”تکملہ سیر الادیا“ مصنف خواجہ گل محمد احمد پوری ص ۸۵۔

مطبوعہ مطبع رضوی دہلی ۱۳۱۲ء

پاپیں نیز حاجت نیست، باز عرض نہ داگر بھی صورت نہیں ہے۔ باذ شامنے پھر عرض کیا، اگر اجازت باش رہندر در خدمت آمدہ سعادت اجازت ہو تو خاک ار خدمت والا اس حاضر ہو گر داریں ہے قدم بھی حاصل نہوہ باشد فرمونہ شرف قد مجوہ ہی حاصل کر کر کرے فرمایا۔ آپ کہ تو ظلِّ الہی ہتی در سایہ آن ذات ہمیشہ پر ظلِ الہی ہیں۔ آپ کے زیر سایہ میں ہمیشہ دعا گوئی دعا گوئی مشغول ام۔ پر آن نیز حاجت میں مشغول ہوں اس کی حاجت نہیں ہے۔ بلکہ نیست بلکہ بنوہ را تصدیع خاہ بہریہ (۱۹۵۵ء) بنہ کو اس نے تکلیف ہو گی۔

شاہ صاحب نہایت حلیم الطبع اور خوش مزاج انسان تھے۔ جب کوئی شخص جس کو ان کی ناراضگی کا خیال ہوتا مغزرت کا خط لکھتا تو اس انداز میں جواب دیتے کہ مون کے اس شعر کی جیتی جاگتی تصویر بن جاتے ہے

نارسانی سے دم رکے تو رکے میں کسی سے خفا نہیں ہوتا  
وہ دشمنوں اور نمایاںوں سے بھی کبھی ناراض نہ ہوتے تھے۔ بلکہ حضرت محبوب الہیؑ کی طرح یہ اشعار ان کی زبان پر ہتھتے تھے۔

ہر کہ مارا رکھے دار در اقتضی بیمار باراد ہر کہ مارا یا رہنود ایزد اور ایار باد  
ہر کہ خارے برہن در راه ما از دشمنی ہر گلے کریان عرش بنشگند بے خار باراد  
آخر عمر میں شاہ صاحب کو نقرس اور دفع المغاصل کے امراض لاحق ہو گئے تھے۔ ایک خط میں جو تقریباً ۱۹۵۹ء سال کی عمر میں لکھا گیا ہے فرماتے ہیں۔

لہ بند کو شایر شاہ صاحب نے ایک حوالی قبول فرمائی تھی۔ ایک مکتوب میں نظام الدین صاحب کو لکھتے ہیں۔

شاہ صیاد الدین برلنے فقیر از ایار شاہ حبیلیک سزا دو و در عدہ بازار خانم کے مشتمل است

پر یک ایوان دو محروہ و یک چاہ و یک چاچ گرفتہ<sup>۶۲</sup> ص ۱۸ ص ۱۸  
کہ حضرت شیخ نظام الدین اولیا رکی زیان مبارک پر بھی اپنے دشمنوں کے لئے یہی اشعار آتے تھے ملاحظہ  
سیر الاولیا۔ از میر خرد۔ ص ۲۰۰م (اردو۔ لاہور)

لئے اسی مکتوب میں لکھتے ہیں۔ «امروز نہم شہر جادی الثانی است۔ سال عریشنا دوہشت است۔ چارہ دیا یا پانزدہ روز یا تی اسست کہ شروع سال نہم خاہ بہریہ<sup>۶۳</sup> م ۱۸۵۹ء۔ شاہ صاحب نے ۱۸۵۹ء سال کی عمر پانی۔

«آزار نقرس و وجہ المفاصل با فراط شدہ نقرس بار گئیں کی تکلیف حد کو پہنچ گئی ہو، بایاں کہ دست چپ و زلائے پلے لاست ہر دو ہاتھ اور سیدھے پاؤں کا گھستا اور توہن پر یو جے پا آما سیدہ انہو چہارواہا است کہ صاحب ہوئے ہیں۔ چار ہمیزیں کی بستر پڑا ہوا ہوں فراشم دریں روزنگ لگان باستعانت ان دلوں میں بعض لوگوں کی مدد سے ننگ رہتا چدر سے ازانہ روں بخانہ میتوانم رفت ننگ رہتا گھر سے باہر جا سکتا ہوں۔ نازیم نازیم پیغمبیر شہزادی خانم (م ۱۹۵۴ ص ۹۲) سے بیٹھ کر پڑتا ہوں۔»

لیکن ان تکالیف کے باوجود اعلاء کلمۃ الحیہ میں مصروف رہے۔ اسی حالت میں وہ اپنے خلیفہ شیخ نظام الدین اور نگ آبادی کو خطوط لکھتے تھے اور ضروری ہدایات دیتے تھے۔

شاہ صاحب نے ۲۳ ربیع الاول ۱۳۳۱ھ کو صال فرمایا۔ جامع مسجد اور قلعہ کے دریان آپ کا نماز اپنے نوار ہے۔ غلام سرور نے ان اشعار سے تاریخ وفات نکالی ہے۔

لکیم الشجاعاز فضل الہی زدیا شد بخلد جا و دانی  
رو تاریخت بہر سال ملش برآید مرعا ازوے چو خوانی  
یکے موسیٰ ثانی کا شفت دین دگر عرفان دین موسیٰ ثانی  
لکیم اشہ چشتی مبارک بگو تر جل آں شخ زمانی

تصانیف | شاہ لکیم اشہ صاحب بڑے پایہ کے بزرگ ہونے کے ساتھ بڑے جیبد عالم بھی تھے انہوں نے تصانیف کا ایک بیش بہاذ خیرہ چھوڑا ہے جن سے ان کے تحریری کا اندازہ ہوتا ہے۔ کلام اپکی نہایت اعلیٰ تفصیر انہوں نے عربی زبان میں لکھی۔ اس کے علاوہ تصوف پر مختلف کتابیں سپر قلم فرمائیں

سلہ «درہایت خلق اشہروا اعلاء کلمۃ اشہ تادم واپسیں کوشش بلکن بکار بردند» مولوی محمد قاسم کلیمی مرتب مکتوبات ص ۲ ۱۳۳۲ھ آزاد بلگرامی نے سنہ وفات ۱۳۳۱ھ کو ہے۔ خزینۃ الاصفیا (جلد اول ص ۲۹۵) میں ۱۳۳۲ھ میں محمد قاسم کلیمی نے دیباچہ مکتوبات میں ۱۳۳۱ھ ہی دیا ہے۔

سلہ خزینۃ الاصفیا۔ جلد اول ص ۲۹۵

مثلاً عشرہ کاملہ، سوار السیل، کشکول، مرقع۔ شاہ صاحب نے ایک کتاب "رذرو افضل" بھی تصنیف فرمائی تھی۔

شاہ صاحب کی ان تمام تصانیف میں کشکول کلیمی کو سب سے زیادہ شہرت اور مقبولیت حاصل ہوئی۔ صوفیاً متأخرین اسے اپنا "دستور العمل" سمجھتے تھے۔ خود شاہ صاحب نے کشکول کے شروع میں فرمایا ہے۔

"یہ ایک ایسا کشکول ہے جس کے نولے لطیفہ ربانی کو طاقت بخشنے ہیں۔ نفس ناظر کو قوت دیتے ہیں اور معجزی اسلام کے پیکر میں ایمان حقیقی کی روح پھونک دیتے ہیں۔ طبیت کے مردوں لوگوں کو ابتدی زندگی عطا فرماتے ہیں اور خواہشات نفافی کے بیماروں کو جانی شفاذیتیں ۱۰۷ شاہ صاحب کے مکتوبات سے معلوم ہوتی ہے کہ وہ اپنے خاص مریدین کو اصلاحِ نفس اور روحانی ترقی کے لئے کشکول کے مطابعہ کی ہدایت فرماتے تھے ایک مکتب میں لکھتے ہیں:-  
۱۔ شاہ صحت ہار دیافتہ اندر دو کشکولے و مرقع آنچا موجود اندر ہر طالب رامواف حوصلہ آں بہ نیابت ذکرے و شفغے بغیر مانید۔" (رم ۹۲ ص ۱۲۶)

مکتوبات | ان تصانیف کے علاوہ شاہ صاحب نے اپنے مکتوبات بھی جھپڑے ہیں جن کا مجموعہ "مکتوبات کلیمی" کے نام سے شائع ہوا ہے۔ یہ مکتوبات کمی اعتبار سے ہمایت اہم ہیں۔ ان میں اگر ایک طرف شاہ صاحب کی جیتی جاگتی تصوریہ اسے سامنے آجائی ہے تو وہری طرف ان کی تبلیغی کوششوں کا پورا نقشہ ہماری آنکھوں کے سامنے کھج جاتا ہے۔ شاہ صاحب کی اعلاء کلناں الحنفی کے لئے پر خلوص جدوجہد پشتیہ سلسلہ کی ترقی کے لئے ان تھک کوشش، اشکریوں اور عوام میں روحانی تبلیغ و ترویت کے لئے سی بیان۔ ان سب کا اندازہ ان ہی مکتوبات سے ہوتا ہے۔

تعداد میں کل مکتوبات ۱۲۲ ہیں۔ یہ سب اپنے مریدوں کے نام مختلف اوقات میں لکھے گئے ہیں۔ سو سے زیادہ خطوط شاہ صاحب نے اپنے ایک عزیز مرید شیخ نظام الدین اور نگ آبادی کو

سلے۔ تکمیلہ سیر الادیا میں ۸۱۔ ۱۰ کشکول کلیمی۔ ص ۲۔ مطبع محبتاں ۱۹۶۶ء

دکن بیسے ہیں۔ باقی خطوط مولانا محمد، دیارام، عبد الرشید وغیرہ کے نام ہیں۔ شیخ نظام الدین صاحب کے نام جو مکتوبات لکھے گئے ہیں وہ نسبتاً زیادہ صاف اور مفصل ہیں اور حقیقت میں تمام مجموعہ کی جان ہیں۔ چونکہ اکثر مکتوبات شیخ نظام الدین صاحب کے نام ہیں اس لئے جانہ ہو گا اگر ان کے متعلق بھی یہاں کچھ عرض کر دیا جائے۔

شیخ نظام الدین اور ننگ آبادی شیخ نظام الدین اور ننگ آبادی، شاہ گلیم ائمہ صاحب کے عزیز ترین مرید اور غلیظہ راستین تھے۔ ان کے وطن کے متعلق معلوم ہیں تکمیلہ سیر الولیا، خزینۃ الاصفیا اور مناقب فخریہ میں یہ لکھا ہے کہ ان کا وطن پورب میں تھا۔ وہاں سے علوم ظاہری کی تحصیل تکمیل کے لئے دہلی چلے آئے تھے۔ مناقب فخریہ میں لکھا ہے کہ پہلی بار جب شیخ نظام الدین، شاہ صاحب کی خدمت میں حاضر ہوئے تو مختل سلسلہ منعقد ہو رہی تھی۔ شاہ صاحب کا دستور تھا کہ سلسلے کے وقت مکان کے دروازے بند کر دیتے تھے اور پھر کسی نا آشنا شخص کو اندر آنے کی اجازت نہیں دی جاتی تھی۔ شیخ نظام الدین نے دروازہ پر دستک دی۔ شاہ گلیم ائمہ صاحب نے آواز من کرائی مرید کو اشارہ کیا کہ باہر جا کر دیکھے۔ مرید نے ایک غیر متعارف شخص کو دروازہ پر کھڑا دیکھا تو نام دریا یا اور اس کا شیخ سے عرض کی کہ ایک بیگانہ شخص گرا صورت نظام الدین نامی طالب ملاقات ہے شیخ نے نام سننے کی فرما حکم دیا کہ جلدی سے اس کو اندر لے آؤ۔ مریدوں کو یہ سکر حرست ہوئی کہ شیخ نے کیوں ایک نا آشنا اور بیگانہ شخص کو سلسلے کے وقت اندر آنے کی اجازت دی، لیکن شیخ نے فوراً یہ کہہ کر ان کی تسلی کر دی: "ازیں شخص و نام نامی وے بوئے آشنا ہی می آئی غیریت" اور شیخ نظام الدین سے نہایت خلوص اور محبت سے ملے۔ اور ان کی ظاہری تعلیم و تربیت کی ذمداداری قبول فرمائی۔

عرصہ تک شیخ نظام الدین، شاہ صاحب کی خدمت با رکتیں میں رہے اور علوم ظاہری میں درستگاہ حاصل کرتے رہے۔ ایک دن شاہ گلیم ائمہ صاحب مجلس سے اٹھے اور فرش کے کنارے پر آئے شیخ نظام الدین نے فوراً جو تھا اور صاف کر کر رکھے۔ شاہ صاحب کو شیخ نظام الدین کی

یادا بہت پسند آئی۔ اور کمالِ محبت سے اُن کی طرف دیکھ کر پوچھا گیا۔ نظام الدین تو ہمارے پاس علوم ظاہری حاصل کرنے آیا ہے یا فائدہ باطنی حاصل کرنے جو زیادہ اچھے اور ستریں۔

شیخ نظام الدین نے فوراً جواب دیا۔

پہلے مبتو مایہ خولیش را توانی حاب کم و بیش را  
شاہ صاحب کو یہ شعر سن کر اپنے پیر شیخ یحییٰ مدنی کی وہ پیشین گوئی یاد آگئی جس میں انہوں  
نے فرمایا تھا کہ ایک شخص ایسے موقع پر یہ شعر پڑھے گا وہ ہماری نسبت کا مالک ہو گا اُس سے  
سلسلہ چشتیہ کو بے حد ترقی ہو گی۔ شاہ صاحب سمجھ گئے کہ اع  
آمد آگئی یارے کہ نامی خواستہ

اور اس وقت سے ان پر خاص اوقات اور نوجہ فرمائے گے۔ ان کی تعلیم و تربیت میں خاص دلچسپی کا  
انہار گیا۔ جب تعلیم و تربیت کا سلسلہ ختم ہوا تو شاہ صاحب نے ان کو دن روانہ فریادیا۔ یہ اور انگل زیر  
عالیٰ کے عہدِ حکومت کا آخری زیارت تھا۔ ہندوستان کی سیاست کا مرکزِ نقلِ شاہ سے جنوب کی طرف  
نشغل ہو چکا تھا۔ بادشاہ، شاہی خاندان، خوجہ کا میش تر حصہ، سب دن ہمیشہ چکا تھا۔ شمالِ ہندوستان  
کی اہمیت نبتاب کم ہو گئی تھی۔ دہلی۔ آگرہ۔ لاہور۔ سب اپنی غلطیت یہینہ کو خیر باد کہہ چکے تھے۔ محلات میں  
حرستناک خاموشی طاری تھی۔ سارا ساز و سامان تالوں میں بند پڑا تھا۔ اسلامی ہند کی تاریخ کا پہت  
نازک وقت تھا۔ شاہ صاحب نے وقت کی آواز کو پہچانا اور اپنے عزیز ترین مرید شیخ نظام الدین کو تبلیغ  
و اصلاح کے کام کے لئے دن روانہ فرمایا۔ خود ایک مکتب میں شیخ نظام الدین کو لکھتے ہیں۔

”تم کو انہر تعالیٰ نے دکن کی ولایت عطا فرمائی ہے تم یہ کام پور س طور پر انجام دو۔ میں نے اسے  
پہلے تم کو لکھا تھا کہ لشکر میں جاؤ۔ لیکن اب یہ حکم ہے کہ جہاں کہیں ہو اعلاء کے کلمات اشہریں

مصروف رہو، اور اپنے جان وال کو اس میں ہی صرف کر دو۔“ (۲۱ ص ۳۴)

مکتبات کے مطالعے سے معلوم ہوتا ہے کہ شیخ نظام الدین لشکر شاہی کے ہمراہ دکن گئے تھے اور کچھ عرصہ

دکن میں اُن کی نقل و حرکت لشکر کے ساتھ ہوتی رہی۔ ان کے خطوط لشکریوں کے ذریعہ آتے جاتے تھے اور شاید اسی وجہ سے شاہ صاحب نے ایک مکتوب میں تاکید کی تھی کہ وہ دکن کے حالات بڑی احتیاط سے لکھا کریں۔ (م ۱۵ ص ۲۸)

مکتبات میں جگہ جگہ لشکر کا ذکر ملتا ہے۔ مثلاً

(۱) "از ابتدائے آمن شمار لشکر بادشاہی کرتا مارخ حال ہفت ہشت ماہ گذشتہ باشد دو کتابت رسیدہ" (م اول، ص ۶)

(۲) "در لشکر کے شہاہ سید کا لشکر شنیدہ میں شود کہ معتقدات فتنہ بغاوت رائج است (م، ص ۱۲)

(۳) "قبل ازیں می نو شتم کہ پہ لشکر بروید اگر نہ ایں امر است ہر جا باشید در اعلاء کلته الحق باشید" (م ۲۱، ص ۲۶)

(۴) "مکتب شما ز لشکر رسید" (م ۳۲، ص ۳۲)

وہ "شاہ صیار الدین بہار لشکر عظیم شاہ بہر کا فور فتنہ اند و شاہ اسد افسہ لشکر را خواہ مند گذاشت

والله یعنی الحق و هو مجید لی لسبیل والله متم فورہ ولو کہ المشرکون بہ طریق برو

شمار لشکر موجب رحمت علی عباد انتراست" (م ۳۳، ص ۳۵)

(۵) حکم آن است کہ در لشکر خدمت گاری طالب علمان حق نامید و ایں سعادت خود شمارید

و جد کنید تا مردم بسیار از حضیف غفلت بزاویہ معرفت پڑیل شمار سند" (م ۶۰، ص ۵۲)

چانپی شیخ نظام الدین نے اپنے پری و مرشد کے زیر ہدایت عصمتک دکن کے لشکریوں میں تبلیغ و اصلاح کا کام کیا۔ ان کی کوششیں اس بارے میں بہت کامیاب ثابت ہوئیں۔ لشکر کے لوگ ان کے گرویدہ ہونے لگے۔ خود شاہ لیم ائمہ صاحب ایک مکتب میں فرماتے ہیں:-

"دیگر معلوم شد کہ از لشکر دو جوان بسیار از وضع شما محظوظ پو دند و تظیمے اند اذاق شامی کرند"

لہ اختصار کے منظر اور مکتبات جن سے شاہ صاحب کا لشکر سے تعلق ظاہر ہوتا ہے یہاں نقل نہیں کئے گئے  
مثالاً م ۱۱، ص ۶۰، م ۸۰، ص ۱۱، وغیرہ۔

علوم شد کہ کمال رشد شناخت از" (م ۲۲، ص ۲۲)

دکن میں شاہ نظام الدین صاحب مختلف مقامات پر قائمت گزی رہے۔ مکتوب (۵ م ۲۲) سے معلوم ہوتا ہے کہ جا پور بھی آپ کا قیام رہا۔ خط کے بعد از سیر بجا پور رشاں مرقوم پور رسید" (ص ۲۲) مکتوبات کلیمی سے پتہ چلتا ہے کہ جب آپ دہلی سے دکن روانہ ہوئے تو بہان پور بھی کچھ عرصہ یام فریا، ایک مکتوب میں شاہ صاحب لکھتے ہیں:-

"النذر اشرار اشرار تعالیٰ آبادی ہم آنکھا خواہ رفت" (م ۲۹، ۲۵)

صریحاً اشار اشرار تعالیٰ آبادی ہم آنکھا خواہ رفت" (م ۲۹، ۲۵)

بہان پور کی تاریخی اور حیرت ایسا ہی اہمیت کے پیش نظر اسی کو وطن بنانے کا مشورو دیتے ہیں:-

"برائے وطن شہر بہان پور جمیع خوبیاں است خوب است ہم گذر مردم ہندوستان وہم گندم

مردم دکن و ہم گذر حاجج بیت الحلم واکثر درویشان دیں شہر پور دنار اتکیہ برب

آب افیار کنند و از نظام پورہ نام نہد" (م ۵۲، ص ۴۱)

لیکن بعضاءِ الہی بہان پور مستقر نہن سکا اور آپ اونگ آباد پہنچ پر و مرشد نے خط لکھا۔

"خواجہ عبد اللطیف نے لکھا تھا کہ شاہ نظام الدین جیواونگ باد چلے گئے ہیں لیکن تہارے خط

دانے سے تشویش ہے۔ معلوم ہوا کہ ابھی جگہ مقرر نہیں ہوئی ہے" (م ۲۸، ص ۵۲)

آخر کار اونگ آبادی میں قیام فریا بیا اور رشد وہیات کی وہ شمع روشن کی جس کے گرد شاہ و گلہ پروانہ و اڑا شاہ ہوئے۔ اگر ایک طرف عوام کا ان کی خانقاہ میں سعیم تھا تو دوسری طرف نواب غازی الدین ہماں اور نظام الملک آصف جاہ اول ان کی خدمت میں بدریہ عفیت و نیاز پیش کرتے تھے۔

لہ بہان پور کے تاریخی حالات کے لئے ملاحظہ ہو مخزن اگست ۱۹۷۴ء مصروف مولانا سعید احمد

مارہروی۔ (ص ۳۲ - ۲۸)

۲۔ شیخ نظام الدین صاحب نے لکھا ہے میں بقایم اونگ آباد وصال فریا وہیں آپ کامزار پرانو اور ہے۔  
تھے۔ نقل است از مناقب فرمیہ کہ حضرت شیخ نظام الدین را از صد شر امریزی زیادہ بود و اکثر فرمیا از شر صاحب حال و اہل کمال از" تملہ سیر ال اولیا ص ۹۷۔

شاد کلیم اللہ صاحبؒ کی تبلیغی ماعی کا اندازہ ان کے مکتوبات سے ہوتا ہے۔ ان تبلیغی ماعی مکتوبات میں ایک بے قرار و عبی چین قلب کی دھنکنیں سنائی دیتی ہیں۔ ہر خط میں وہ اپنے مرید کو اعلاء کلمتہ الحق کی ہدایت کرتے ہیں اور پکار پکار کر کہتے ہیں۔

(۱) "جان و مال خود را صرف ایں کار کنید" (م ۲۱، ص ۲۶)

(۲) "فیغِ دینی و دنیوی بے عالم رسانند و ہمہ ملاوت بیش خود را فدا کئے آن بنگان بایکر کرد" (م ۵۵، ص ۴۰)  
ان کی حساس روح اسلام کو بہن دوستان میں انتہائی ترقی پنپر دیکھنا چاہتی تھی۔ ان کا احساس میں اسلام کا پیغام ہر کان تک پہنچانے کے لئے مضطرب تھا۔ بار بار مریدوں سے کہتے ہیں "دران کوشید کہ صورتِ اسلام ویسے گرد دوڑا کریں کثیر" (م ۴۴، ص ۴۰)  
وہ خطوط میں اور باتیں بھی لکھتے ہیں لیکن جس کو بار بار درستے ہیں وہ یہ ہے (۱) "بعوال دراعلاء کلمتہ الحق کو شیدواز مشرق تا مغرب بہم اسلام حقیقی بکنید" (م ۶۷، ص ۱۱) (۲) متوجہ اعلاء کلمتہ الحق یا شند و اللہ متم نورہ و لوکرہ المکفرون" (م ۶۰، ص ۵۲)

ان کے قلب مضطرب کی آواز صرف ایک جملہ میں پوشیدہ تھی "از مشرق تا مغرب بہم اسلام حقیقی بکنید" اسی دھن میں ان کے شب و روز گزرتے تھے۔ وہ دہلی میں تھے لیکن دن کانظام تبلیغ و ملاح ان کی ہدایتوں کے ماحت کام کر رہا تھا۔ وہ ناساگار حالات کو دیکھتے تھے لیکن اشہر پران کا بھروسہ تھا اور لالا نقطہ و پران کا ایمان۔

امر کو را بیت پندرہ دیکھ رکان کا قلب پر بیان ہونے لگتا تھا اور گھر اگھر اکر کر کہتے تھے۔

(۱) "درالآن بایکر کو شید کہ اکثر اہل دول دل از دنیا کے دوں کنہ میں بیطف عقیقی پیدا کنند" (م ۵۵، ص ۴۰)

(۲) "قصد کنید کہ مخلصان شما از سر دنیا پرستی برخیزند" (م ۶۱، ص ۵۳)

(۳) "بردل بنگان خدا محبت دنیا سر دگوانند" (م ۱۹، ص ۱۳)

جب عیش پرستی اور نفس پروردگاری میں عام مسلمانوں کو گرفتار دیکھتے ہیں تو چلا چلا کر کہتے ہیں "اے دوست دنیا جائے نفس پروری و قن آسانی نیست" (م ۵۹، ص ۲۴)

تبیخ دین و دعوت حق کے ثواب اور فضیلت کو ان پر بڑو رالفاظ میں بیان فرماتے ہیں۔

و اقرب عند ائمہ رسولہ آن کے روز تحریک است کہ درافتائے نور باطن ایمان ساعی است" (۵۹، ص ۳۴)

مذہب اعلاء کلمۃ الحق کا اتنا غلبہ ہے کہ شیخ نظام الدین کو اپنے ایک مردی پر کے منصب شاہی لئے

کی اطلاع دیتے ہیں تو ساقہ ہی ساتھ اپنے مل نسب العین کی طرف اس طرح متوجہ کرتے ہیں اسے

برادر منصب ما و شا فقر است کوشش کنید در اعلاء کلمۃ ائمہ" (۵۹، ص ۳۵)

ان کی تناقضی کہ ان کے تمام مرید ایشاعۃ اسلام اور اعلاء کلمۃ ائمہ کے لئے کمربند سہ جائیں

او یہ خلافت اسی مقصد کے پیش نظر دیتے تھے۔ ایک مرتبہ شیخ نظام الدین نے ایک شخص کے لئے

خلافت کی سفارش کی توجہ میں ارشاد ہوا "جب تک اعلاء کلمۃ ائمہ کے لئے کمہت نہ باندی جائے

خلافت سے کیا فائدہ" (۳۹، ص ۳۹)

بادیاران کی زبان سے یہ نکلتا ہے کہ تبلیغ اسلام اور ایجاد سعین کی کوشش کرو۔ یہ ہی

سلک ہمارے بزرگوں کا رہا ہے۔ اس میں کوئی اچھی نہیں۔ اپنے مردی معمولی کو لکھتے ہیں "ہمیشہ

در اعلاء کے کلمۃ ائمہ کا اپریان من و عن رسیدہ کوشش نمایند" (۱۱۵، ص ۸۸)

اجائے دین اور اعلاء کلمۃ ائمہ کی فضیلت کو وہ یہ کہکر زہن نشین کرتے ہیں کہ یہ موجب

رضائے ہی ہے اور ایسا رکا خصوصی کام ہے "دریں باب چاد نمایند و ایں کارہل نہ انگارند و

منتشر اور معورہ عالم سازند کر رضائے ہی دیں است و اصلاح مفاسدہ فرزندان آدم نمایند کہ

انبیا ربیعوث برائے ہیں کاربودہ اند" (۱۱۵، ص ۸۸)

ایک مکتب میں اس کو "کاربزگ" کہتے ہیں، شما کاربزگ، ایصال فیض و اعلاء کلمۃ ائمہ

فرمودہ ام ہم دریں کارگرم آمدید" (۳۸، ص ۲۸)

لہ حضرت مولانا محمد علی اس صاحب کا نذر صلوی ہے تبلیغ و اصلاح کا جو مرکز بنتی نظام الدین میں بنایا ہے اور اس کا کام جس پر ہر دل میں اسی میں بھی اسی تحریک کی جگل نظر آتی ہے۔ مولانا ماروم کی دعوت و تحریک کا نامیاں پہلوی تھا کہ تبلیغ کا کام ابیار کا خصوصی کام ہے۔ اور بیوت الگرج ختم ہو جی لیکن کاربودت ختم نہیں ہوا۔

شah صاحب کے اس اصرار یہم اور کوششی مل لے نے مریدوں میں ایک نئی روح پھونک دی۔ شیخ نظام الدین صاحب نے اپنے پیر و مرشد کی بڑیات پر عمل کیا اور بہت جلد کامیابی حاصل کی۔ جب شیخ نظام الدین کا ایک مرید نور محمدان کا خط لیکر دہلی آیا تو شاہ کلیم ائمہ صاحب نے سب کیفیت دریافت فرمائی۔ شیخ نظام الدین کی تبلیغی مساعی کو بہتر استھان دیکھا اور اس مصنفوں کا ایک خط بھیجا۔ مطالعہ فرمائید اور ذکر ۶ رحمم الحرام ۱۱۱۳ھ مرقوم می گرد کہ میاں نور محمد خادم شاہ ک ازاوا لاد حضرت خندم بہاؤ الدین تکریماً تابت شماً اور وہ اند... . الحمد لله والمستعان على رحمة الله ائمہ

موفور مبتدول است۔ مرقوم بود کہ در حین وضع اعلاء بیشتر است پہبنت آں وضع۔ بے یاد بیو جمال مقصود ایصال

فیض فقر محمدی است بحالیان بہر و ضع کہ بیشتر ایں کار سر انجام پایا بیا یہ کرد۔ (م ۳۸ ص ۳۶)

شیخ نظام الدین صاحب کی تبلیغی کوششی کا نتیجہ ہوا کہ بہت سے ہندو گرد و یوریہ اسلام ہو گئے بعض اپنے قبیلہ کے درسے اپنے اسلام کا اٹھا رہیں کرتے تھے لیکن دل سے مسلمان ہو چکے تھے۔ شاہ کلیم ائمہ صاحب ایک مکتب میں تحریر فریلے تھے ہیں و دیگر مرقوم بود بھیہ دیارام ہندو ہوائے دیگر بیمار در برقہ اسلام در آمدہ اندا با مردم قبیلہ پو شیرہ می مانند۔ (م ۲۱ ص ۲۵)

ساتھ ہی ساتھ اس چیز کو بھی پنڈت ہیں کرتے کہ کوئی شخص مسلمان ہونے کے بعد اپنے مسلمان ہونے کو مخفی رکھے مگا و بعد موت اس کے ساتھ وہ معاملہ کیا جائے جو غیر مسلموں کے ساتھ کیا جاتا ہو

بڑا در من اہتمام نہیں کہ آہستہ آہستہ ایں امر جلیل از بطلوں بظہور انجام دکہ موت

در عقب است مبارا احکام اسلام بعد از حملت بجانیارندو مسلمانوں خیقت

راس بوزانند دیارام اگر خطے می نویس دخڑے نو شتہ خواہ ہشد۔ (م ۲۱ ص ۲۵)

اس مکتب سے اندازہ لگایا جاسکتا ہے کہ شاہ صاحب کی تبلیغی مساعی کس حد تک دکن میں کامیاب ہوئیں۔ اس خط میں دیارام کا ذکر ہے۔ یہ شخص بھی ان لوگوں میں سے تھا جنہوں نے اسلام قبول کر لیا تھا لیکن قبیلہ کے درسے اس کا اٹھا رہیں کرتے تھے۔ ایک دوسرے خط سے بتہ چلتا ہے کہ دیارام کا اسلامی نام شاہ صاحب نے فیض ائمہ رکھا تھا۔ بے دیارام یعنی شیخ فیض ائمہ اگر کتابت

می نویس جواب نی نویس" (م ۴۲ ص ۲۱)

معلوم ہوتا ہے کہ دیارام نے اس خوف سے کہیں اس کے مسلمان ہونے کا امہار نہ ہو جائے خطوط پہت کم لکھے۔ شاہ کلیم اشر صاحب ایک خط کے جواب کے متعلق میں لکھتے ہیں۔

«محتاط اطوار خواجہ دیارام ازیادت بآرام تمام باشند قبل ازیں نمیمہ ارسال ایں طرف نموده بودند۔ یکی از دوستان شاہ نظام الحق والدین رساید و ازین طرف

مکر جواب رفتہ۔ قاصد ایں نامہ بر راجح قوان کردو" (م ۱۰۸ ص ۸۲)

دیارام کو درود کی مواظبت اور چند کتب سلوک کے مطالعہ کی تاکید شنخ نظام الدین صہ کے ذریعہ اس طرح فرماتے ہیں:-

در جواب بی دیارام نوشتہ آمد کہ مواظبت بہ درود نبی صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم بیمار نایم

کسر رایہ سہ سعادت ایں امانت دیگر مطالعہ کتب سلوک و تواریخ چوں نعمات

و نزکۃ الاولیا و رسائل حقائق چوں معلومات و شرح معلومات ولوائح و شرح آں

در مطالعہ داشتہ باشند اما احد رے ازیگا بھاں مطلع نشود" (م ۶۴ ص ۱۱-۱۲)

شاہ صاحب کا نظام تعلیم و تربیت | شاہ کلیم اشر صاحب نے اپنے مریدوں کی اصلاح و تربیت کے لئے ایک ہنایت مکمل نظام قائم کیا تھا۔ احوال نے اپنے ان تمام ہیوں کی جن کو تسلیمی و صلاحی کام پر یا مورکیا تھا ہنایت سختی سے نگرانی کی۔ وہ ان سے بار بار معلوم کرتے رہتے تھے۔

«کجا تا بکجا ترقی کر دے اند" (م ۳۳، ۳۵ ص ۲۵)

وہ خود دہلی میں رہتے تھے لیکن دکن کا نظام تعلیم و تربیت ان کی نیز ہنایت کام کر رہا تھا معمولی معمولی معاملات پر مرکز سے ہمیلیات روشن کرتے تھے۔ مریدوں کا حال یہ تھا کہ بغیر ان کی اجازت کوئی قدم نہ اٹھاتے تھے۔ ایک خط میں خود نظام الدین صاحب کو لکھتے ہیں۔

«رحمت خدا کے تعالیٰ بر شما باد کے بے اجازت قدم پر ندازند کیمکہ بدولتے

رسید یعنی ادب رسید" (م ۵۵ ص ۹)

خطوط کے معاملہ میں نہایت باقلادگی برستے تھے۔ خط میں دیر ہو جاتی ترشاق گزرا انتظار میں رہتے اور لکھتے۔

(۱) درایصال ناجات تسامع نور زند المکتب نصف الملقات است (م ۲۳ ص ۲۸)

(۲) عذر نوشتہ کتابت از طرف ما اگر یا شد مقبول است و مسوع و از طرف شما

نامقبول و نامسوع: (م ۲۳ ص ۳۵)

(۳) مکتب بحث اسلوب متبہ است کہ نزید چشم نگران است (م ۲۴ ص ۵۲)

(۴) مکتب پر درپے نوشتہ باشد چشم انتظار در رہ مکتب شما است (م ۲۰ ص ۶۰)

(۵) مکتب شما مدت است کہ دیدہ را سرو شہ کخشیدہ (م ۲۴ ص ۶۰)

وہ چاہتے تھے کہ مرید جو خط بھیجیں وہ محض رسی نہ ہوں بلکہ اس میں اپنے پورے حالات و ارادات اور تقسیم اوقات کی بابت لکھیں تاکہ پہلے معلوم ہو سکے کہ کن کن مشاغل میں ان کا وقت صرف ہوتا ہے اور اپنے فرائض منصبی کی انجام دہی میں کس حد تک سرگرم ہیں شاہ صاحب کے تذکرے ان کے اصلاحی نظام کی کامیابی کا اخصار اس پر تھا کہ مریدوں کی پڑی نگرانی کی جائے۔ اور ان کی خلوت و جلوت کا پورا پروگرام مرتب کیا جائے۔ وہ ضبط اوقات اور پابندی اصول کا درس دیتے رہتے تھے۔ اکثر مکتوبات میں اپنے مریدوں سے نظام اوقات دریافت فرماتے ہیں۔ اور معلوم ہونے پر اپنے اطیبان کا انہصار فرماتے ہیں۔

(۱) تقسیم اوقات و توزیع مراتب خلوت و جلوت ہم معلوم شد (م ۲۱ ص ۱۷)

(۲) تقسیم اوقات معلوم شد (م ۲۶ ص ۱۱)

اگر کوئی خلیفہ اپنے پروگرام کے متعلق نہ لکھتا تو شاہ صاحب خود دریافت فرماتے۔

«اگر خوب معلوم نہ رکہ اوقات گرامی مکدام توزیع مصروف است آیا برنگ

طالب علمان پا درویشان یاد ایشان و نہ ایشان» (م ۱۵ ص ۲۰)

پابندی اوقات نہ کرنے والے کے متعلق صاف صاف لکھ دیتے ہیں۔

«ضبط اوقات آنکہ نہار خسر الدنیا والا لآخرہ است» (م ۲۲ ص ۲۶)

سرگرمی کا راوی مشغولیت کی برابر تاکید رہتی ہے۔ ایک جگہ فرماتے ہیں:-

«شہاد کا رخ خود سرگرم تر باشد کہ یہ سچ کس بیشائیق تو انہ پر دُر اُنکہ کاشا بلکن» (م ۲۶ ص ۹۵)

بعض اوقات خود بھی شاہ صاحب اپنے مریوں کے لئے نظام اوقات متعین فرماتے تھے۔ ایک خط میں فجر کی نماز کے بعد سے لے کر رات تک کافر اور افرادی اور نفلی پروگرام بتانے کے بعد اجتماعی پروگرام کی طرف اس طرح متوجہ کرتے ہیں۔

..... شریعت را احکام باید نہو .. . . . یا ران اہل علم را درس تفسیر و

حدیث و عبادات و فقہ درمیان نہرو عصر و بعد از صبح گوئید اہل شوق کہ اند کے  
علم آشنا باشد درس لمحات ولوائح و امثال آں بہ جاں مراتب تکین پانزرا

تلوں است۔ (م ۹۹، ص ۹۹ - ۸۰)

ذائق مطالعہ کے لئے حدیث و فقہ، اخلاق و تصور، سیر و تاریخ کی کتابوں کی ہر ا-

فرماتے ہیں۔

(۱) «بیطالہ کتب حدیث و فقہ و سلوک چوں احیا روکیا و امثال ذلک چوں تاریخ

میثین بہتر است» (م، ص ۱۲)

(۲) درس نہنائے سلوک و سیر تاریخ ائمہ مطالعہ باید کرد خاصہ تنزکۃ الاولیا یسخ

فرید الدین عطار و فتحات الانیں مولانا جانی و متازل اسرائیل و رشاد

نقشبندیہ و امثال ذلک باقی نہ» (م ۹۹ ص ۹۹)

شاہ صاحب اپنے مریوں کے تعلقات کی مگر ان بھی فرماتے تھے۔ اگر بہنائے لہشتیت  
کوئی جھگڑا یا بد منگی آپس میں پیدا ہو جاتی تو اس کو جلد سے جلد فتح کرنے کی کوشش اور عقد  
درگذر کی ہدایت فرماتے تھے تاکہ نظام میں خلل واقع نہ ہونے پائے۔

(۳) «حقائق میاں اسدا انش و میاں میاں اللہ تعالیٰ تفصیل معلوم شد شما ہرگز غالعت باہر دو زند

نحو اہید کر دو شا متجہ کا رخد بائشید" (م ۲۰ ص ۲۳-۲۷)

۲) "میان اسد اشہر و میان صیار الدین بارداران شما ان باید کہ بایک دیگر فانی باشد و اگر ان کیے خلاف مرضی امر سے شد دیگر سے از کرم غفو نایروہ محبت زندگانی لکنڈ" (م ۲۱ ص ۲۵-۲۶)

شاد صاحب نے ایک مکتوب میں جس کو خود وہ "دستور العمل" قرار دیتے ہیں اپنے تعلیمی اصول و مسوابط کا پورا اخلاقی پیش کر دیا ہے۔ اس دستور العمل کے شروع میں لکھتے ہیں : -

"اے باردار ایں نامہ مراد دستور العمل خود شا میں در حکم آن احتیاط نایک کفر گراشت لادران مظل نباشد و حدا و سط اندل بروں نزود" (م ۹۶ ص ۲)

اس کے بعد حب ذیل اصول بیان فرماتے ہیں : -

(۱) ایصال خیر کو مقصود قرار دیا جائے۔

(۲) ایصال خیر میں اخلاص اور تصحیح نیت سے کام لیا جائے : (م ۹۶ ص ۲)

(۳) بحوم خلائق مستوجب شکر الہی ہے۔ (م ۹۶ ص ۲)

(۴) اگر فتوحات میں تو آپس میں تقسیم کر دیا جائے وہہ اسی دن کو فتنیت بھجا جائے

جس دن فتوحات ہیسرہ آئیں۔

(۵) اپنے منقول بر سرہ آن فقیر بہرہ صرف غایب و روزگار نہیں زر سرہ آن روز راغفیت

شاریک کر د فقر و فاقہ تاثیرے عظیم است فہم فہم" (م ۹۶ ص ۲)

(۶) مسئلہ وحدت الوجود کو ہر کس و ناکس کے سامنے نہ چیڑا جائے بلکہ استعداد و الہیت

سلہ خیر عبارت از فارما سوت از جمیع المآلک لی تباہجت تعالی و قیام المآلک فی جمع جمیع اہلین منی

باید کہ بھیشہ در نظر باشد و شرح ایں را درین نامہ تنظیم" (م ۹۶ ص ۴۲)

سلہ یہ ہمیت اہم ہدایت تھی۔ مقدمین صوفیار سلسلہ چشتیہ نبی اپنا اصول یہ ہی رکھا تھا گواں مسئلہ پر ان کا ایمان تھا لیکن جاہل عوام میں اس کا پھیلانا وہ مضر بھجتے تھے۔ حقیقت میں یہ مسئلہ اس قدر ناگز و کہ ہر شخص اس کو نہیں سمجھ سکتا۔ اس کو سمجھنے کے لئے بڑی علمی قابلیت اور صلاحیت درکار ہے۔ اگر چاہلوں میں اس مسئلہ کو یہاں کیا جائے تو اس کا نتیجہ مگر اسی اور بے دینی ہوتا ہے۔ (باتی حاشیہ صفحہ آئندہ)

ریکھنے کے بعد حسب موقع اس پر بحث کی جائے۔

«مسئلہ وحدت وجود را شائع پیش ہر آشنا و بیگانہ نخواہیں بر زبان آورد» (ص ۲۷)

(۶) ہندو اور مسلمان دونوں سے تعلقات رکھے جائیں تاکہ غیر مسلم تعلیماتِ اسلام

سے متاثر ہوں اور

«ذکر خاصیت خود اور ابرنقہ اسلام خواہ کشید» (ص ۲۷)

(۷) مریدوں میں ادب اور احترام کا جذبہ پیدا کیا جائے چونکہ

«صحبت انبیاء را صاحب چنان بود» (ص ۲۷)

(۸) اپنے مریدین سے «ایجادے سنت» اور «امات بدععت» کے لئے پوری پوری  
کوششیں کرائی جائیں۔

«ہر کو ایک ایمان خود از دن و ہند مبالغہ دراجیے سنت و امانت بدععت خواہ بود» (ص ۲۵)

اشاعت سلسلہ کے لئے ہدایات شاہ صاحب اپنے سلسلہ کی اشاعت کے لئے ہمیشہ کوشش رہتے تھے۔ جگہ جگہ مریدین کو حکم ہوتا ہے۔

(۹) «سمی در شیوع سلسلہ نمایند» (م ۱۳، ص ۱۹)

(۱۰) جلدی نامید کہ مردم در ملک شادا خل شوندوہ مرتبہ فقر رہندے» (م ۲۴، ص ۲۶)

ایک مکتوب میں ارشاد ہوتا ہے۔

«شمار اصلاح دل مجوہ بیان کو نشید کہ بجز وصال و قرب رست و بر باضحت مجاهدہ

وعشق و بے خودی مریداں و طاباں راتریست کنیز کہ تا قیام قیامت برائے

(بیانیہ حاشیہ صفحہ گذشتہ) انگریزی کی ایک مثال ہے ایک شخص کی خواہ دوسرے کا زہر ہے صوفیا کے لئے مسئلہ وحدت الوجود پر اعتقاد روحانی ترقی کے لئے ازصد ضروری تھا۔ لیکن جاہلوں میں اس کا اچھا رکفڑا محاوہ پیدا کرنے کا پیش خیہہ جس زمانہ میں یہ عقیدہ جاہل لوگوں میں پھیلایا گیا تھا اور بے دینی عالم ہو گئی ہے حضرت مجدد الف ثانی نے اس مسئلہ کی مخالفت اس لئے بھی کی تھی کہ یہ عوام میں بے حد داعم ہو گیا تھا۔

شاہ گلیم انہ صاحب نے یہ ہدایت فراہم کر گئی کا ایک زبردست دروازہ بند کر دیا تھا۔

ما دشنا فارغ پیغم مفضل برسد" (م ۱۱ ص ۲۴- نیزم ۲، ص ۹)

ایک مرتبہ شیخ نظام الدین صاحب نے اپنے پیر و مرشد سے فتوحات قبول کرنے کے متعلق ریایت کیا۔ شیخ نے اشاعت سلسلہ کو ملحوظ رکھتے ہوئے جواب دیا کہ اگر فتوحات سے کام میں رکاوٹ واقع ہوتی ہو تو قبول نہ کرنا ہتر ہے ورنہ قبول کر لینی چاہے۔

«اے درویش خدا کے تعالیٰ شما را عقل معاشر و عقل معاد ہر دو دارہ است۔ آں

کنید کہ دراں اجرائے سلسلہ باشد، اگر قنون ناگر فتن نی رانیم۔ اگر رونق سلسلہ

از عدم قبول است عدم قبول بہتر از قبول" (م ۱۳ ص ۱۹)

ساتھ ہی ساتھ صوفیاء متقین کے فتوحات قبول کرنے کو نیک نیتی پھرول کرتے ہوئے

فرماتے ہیں:-

درویشان یا صنی کے قبول بعضی فتوحات کردہ اولاد غلب کے برائے استالت خاطر

معتقدان کردہ ان دو لا بضرورت خود کم کے قبول کردہ باشد" (م ۱۲ ص ۱۹)

مریم کی اشاعت سلسلہ کی کوششوں کا جب علم ہوتا ہے تو اہل امرست کرتے ہیں۔  
دعا میں دیتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ارواح مشائخ اس کام سے خوش ہوتی ہیں۔ اگر شیخ کی اولاد  
کو خزانہ بھی دے دیا جائے تو شیخ کی روح اس قدر خوش نہیں ہوتی جتنی اچیار سلسلہ کی کوششوں  
سے خوش ہوتی ہے۔

«پس رحمت خدا تعالیٰ بر شما بار کہ این سلسلہ راجاری کر دیں تک راشد عیمک و این ہم

افادگان حضیض غفلت را باوج حضور سانیدہ را و روح مشائخ با خود خوشنود

کر دیں بالفرض اگر کے گنجے پر اولاد مشیخ پر بخشد آنقدر رضامندی جاپ ایشان در آں

بنا شد کہ راجیا سلسلہ ایشان باشد۔ فذر و کن من الا تاکریں" (م ۴۴ ص ۵۲)

نظام مخالفت | مکتوبات سے پتہ چلتا ہے کہ آپ کے یہاں خلافت کا ہمایت مکمل اور مضبوط نظام

تھا۔ سرکس و ناکس کو خلافت نہیں دی جاتی تھی اس کے لئے چند اصول مقرر تھے جن کی پابندی

لازم تھی۔ خلافت میں اختیاط کی وجہ یہ بھی تھی کہ تابیل لوگوں کے ہاتھ میں یہ کام پہنچنے کی صورت میں گمراہی اور صلاحت پھیل جانے کا انداز لیش تھا۔ جس کو وہ جا بجا طاہر بھی کرتے ہیں۔ خلافت سے متعلق ان کے اصول یہ تھے۔

(۱) خلافت دینے کا مقصد اشاعتِ اسلام کے لئے جدوجہد ہے۔ (م ۳۹ ص ۳۹)

(۲) خلافت جس شخص کو دی جائے اس کے تفصیلی حالات مرکز کو لکھ جائیں تاکہ اس کی صلاحیت اور اہلیت کا اندازہ ہو سکے۔ (م ۲۲، ص ۱۸)

(۳) صرف اہل علم کو خلافت دی جائے بلکہ اس لئے کہ

”در صحبت اوصالات رواج نخواهد گرفت“ (م ۲۵ ص ۳۵)

(۴) خلافت کی دو قسمیں کی جائیں۔ خلافت بیانی اور خلافت سلوک۔

”اول ہر کو حیثیت فقرادا مشتبہ باشد باید فرمود من غیر ایتیاز ہیں ان یکون عالماء  
جاءہلا۔ اما قسم ثانی کہ مثال بولیں دو وہ ہر یکنہ دیں قسم خصوصاً باہل علم دارند۔“ (م ۹ ص ۱۶)

(۵) بیعت کرنے کے بعد فوراً ایجاد بیعت نہ دی جائے۔ (م ۹۶ ص ۷)

عورتوں کی بیعت کے متعلق | شیخ نظام الدین صاحب کو دکن میں جو صورت حال پیش آئی تھی اس کے متعلق وہ اپنے پیر و مرشد سے ہدایت اور مشورہ طلب کرتے تھے چنانچہ جب عورتوں کو

لئے شیخ نظام الدین صاحب نے ایک شخص محمد مزرا یار بیگ کو خلافت دی۔ شاہ صاحب نے خط لکھا

”محمد مزرا یار بیگ را خلافت دادیں۔ خوب کر دیں۔ بہت

خداۓ چہاں را مہراں سپاں کو گوہر سپرده گوہر شناس (م ۶ ص ۱۲)

اُن کی اہلیت کے متعلق رائے اس طرح قائم کی تھی۔

”از رقہہ کا ایشان کو بقیہ نوشتہ بودند۔ معنی عشق می ریخت“ (م ۶ ص ۱۲)

۲۔ مکتبات میں جگہ جگہ اس کا اصرار ہے م ۲۲ ص ۴۶۹، م ۵۶ ص ۵۲، م ۵۸ ص ۹۶، م ۹۶ ص ۷۴۔

صوفیا و مقدمیں کا بھی یہی اصول تھا حضرت بابا فرید گنج فکر کا در حضرت نظام الدین اولیا نے علم ہی کر میشے خلافت کا سیارہ قارہ دیا۔ جب حضرت محبوب اہلیؑ کے پاس خلافت کے لئے ۳۲ درخواستیں آئیں تو میشتر آپ نے

یہ کہ کر مرتے در فردا یہ لا اس کام میں پہلا درج علم کا ہے۔ (سیر الادولیا ص ۱۹۵-۱۹۶)

سلسلہ میں داخل کرنے کا مسئلہ دریش ہوا تو شیخ نظام الدین نے اپنے شیخ کو لکھا۔ جواب میں حکم ہوا کہ بیعت کیا جاسکتا ہے لیکن ان کی خلوت سے بچا جائے اور براہ راست ہاتھ میں ہاتھ دیکر بیعت نہ کیا جائے چونکہ مس اجنبیہ حرام ہے۔

”بلادِ من زنان رابیعت کیند اما بازناں جواناں خلوت ہائے طولیہ کے موجب فتنہ مردم بڑو“

نکن و در صحبت اولیٰ وقت بیعت دانے بردست پیچہ دست بردست او وارند

کہ مس اجنبیہ حرام است۔“ (م ۲۱ ص ۲۵)

اس مشروط اجازت نامہ کی رو سے شاہ صاحب نے عورتوں کو بھی اصلاح باطن سے محروم نہ کیا لیکن شیخ نظام الدین نے اس کے بعد بھی عورتوں کو داخل سلسلہ کرنے میں تامل کیا، اس پر آپ نے لکھا۔

”شمار بیعت کردن باعورات چراہاں می ورزیداً گرجوان انو و اگر بیر گھیں انو اگر“

”قیمع ہمہ را بچائے محربات پنداشته کلمہ حق بگوش ایشان باید رسانید“ (م ۲۲ ص ۲۲)

چنانچہ اکثر مکتوبات میں (م ۲۱ ص ۶۱، م ۸۰ ص ۸۰، م ۶۱ ص ۶۲) میں یہی ہدایت ہوتی ہے کہ عورتوں کو سلسلہ میں داخل کرو۔ رشد و ہدایت کا جو دروازہ کھو لا گیا ہے اس میں عورتوں کا داخلہ کیوں روکا جائے؟ فیض عام ہونا چاہئے اور ہر شخص کو مستفید ہونے کا موقع ملنا چاہئے۔ صرف اتنی احتیاط لازم ہے کہ ان کو محربات سمجھا جائے۔

ابتداء شریعت کی تلقین صوفیا کرام کے متعلق اکثر یہ غلط خیال کیا جاتا ہے کہ وہ احکام شریعت کی زیادہ پابندی نہیں کرتے تھے۔ یہ خیال جل پرپنی ہے اور صدر جماعت اور گمراہ کن ہے حضرت صوفیا شریعت پر نہ صرف عمل کرتے تھے بلکہ روحانی ترقی کے لئے اسے ایسی ضروری تصور کرتے تھے۔ ان کا عقیدہ راسخ یہ تھا کہ شریعت سے ہٹ کر روحانی ترقی کے لئے جو کوشش کی جائیگی وہ نقش برآب ثابت ہوگی۔ چنانچہ صوفیا رضا خزین میں حضرت شاہ کلیم ائمہ صاحب نے بھی اس حقیقت کو بیان کر دھرا یا ہے۔ اور جادہ شریعت پر چلنے کی تیقین فرمائی ہے جگہ جگہ ارشاد ہوتا ہے۔

(۱) "بہنچ شریعت باید رفت" (م ۹۵ ص ۲۲)

(۲) "ظاہر راموافق شریعت تو انگلاہ داشت" (م ۱۰ ص ۱۶)

(۳) "مہہ داخلان طریقت را تاکید نہیں کہ ظاہر شریعت آراستہ دارند و باطن عشق

مولیٰ پیر سازند" (م ۹۵ ص ۱۱۹)

جو شریعت پہنیں چلتا ہے مگر اسے اور طریقت و حقیقت کے منازل کبھی طے نہ کر سکے

گا۔ ارشاد ہوتا ہے۔

(۴) "انچہ در شریعت راسخ نیست ناقول است بلکہ طریقت و حقیقت اور معلوم کہ حقیقت

نہ اور مرد آن است کہ جامیں باشد میاں شریعت و طریقت و حقیقت" (م ۹۵ ص ۱۶)

وہ شریعت کو معیار سمجھتے تھے اور کہتے تھے کہ اسی سے کسی شخص کی روحانی بلندی ویتنی

کا اندازہ کیا جاسکتا ہے ارشاد ہوتا ہے۔

(۵) "بادر در تعاوں مراتب فرقاً اگر امر و خواہی کر دیا جی بجانب شریعت اونچاہ کن

کہ شریعت معیار اسٹ ای فقر پر شریعت روشن ہی گردد" (م ۹۵ ص ۲۲)

اسی مکتب میں آگے چل کر وہ اس طرح سمجھاتے ہیں کہ اگر کسی شیخ کے دس صاحب

کمال مرید ہوں اور ہر ایک پنی علیحدہ وضع رکھتا ہو اور شیخ کو ہر ایک کے متعلق حسن ظن ہو اور

علوم بھی اچھا سمجھتے ہوں اور تم یہ معلوم کرنا چاہو کہ کون شخص ان میں قیامت کے دن

سب سے افضل ہو گا تو یہ دیکھو کہ ان دس آدمیوں میں سے کون شریعت کے ساتھ آنستہ ہے

اگر خدا نے چاہا تو قیامت کے دن یہی شخص سب سے بلند مرتبہ ہو گا۔ (م ۹۵ ص ۲۲)

شریعت، طریقت اور حقیقت کا باہمی تعلق اس طرح بیان فرماتے ہیں۔ ۱۔

"میانار حقیقت طریقت است، و میانار طریقت شریعت آنکہ در خیم اوجال شریعت

بیش بود طریقت و حقیقت اتم و اکمل بود، علامت وصول بدرج حقیقت ایں است

کہ روز بروز آن فائن اسالک را در شریعت قدم راسخ گردد" (م ۱۰ ص ۸۵)

آگے چل کر وہ آن صوفیا، خام کی نذمت کرتے ہیں جنہوں نے شریعت کو ترک کر دیا اور ہنایت سختی کے ساتھ فرماتے ہیں ۔

”ابن مخدان کے شریعت را ذمہ دار کلام لا طائل مخدان بسب گدائی و لقمه چرب نموده پر تشریع ان طعنہ بے حقیقی میزند تغیر پر کرنی انکہ ہم تو حیدر ایشان بے معنی است و بے لطفی قالی است بے حال زنہار در صحبت ہم چین حقانخواہ نہ شد“ (م ۱۰۷)

اصلاح دولت مندوں شیخ نظام الدین صاحب جب دکن بیسیجے گئے تو ہمہ تدوں جلد آپ مر جمع خلائق بن گئے۔ امیر و غریب سب آپ کی خانقاہ میں حاضر ہونے لگے۔ جب دولتمندوں کا ہجوم بڑھا تو آپ کو اس سے تخلیف ہوئی۔ مکتوبات سے اندازہ ہوتا ہے کہ آپ متواتر اس ماحول سے دل برداشتگی اور شیخی کا اٹھا کرتے تھے لیکن شاہ کلیم ائمہ صاحب ہر باران کو لکھتے تھے کہ ان لوگوں کو بھی نظر انداز نہ کرو۔ ایسا یہ سلت اور ترویج سلسلہ کے لئے جب کوششیں ہوں گی تو سوسائٹی کے کمی حصہ کو نظر انداز نہیں کیا جائے گا۔ دولتمندوں کو متأثر کرنا بعض دیگر مصلحتوں کی بنا پر بھی ضروری ہے۔ لکھتے ہیں۔

”مقصود از دخول اہل دولت نہ آں است کہ ایشان طے مرتب دریشی کند۔۔۔  
بلکہ مقصود آں است کہ سبب دخول ایں مردم اکثر مردم دیگر داخل می شوند۔۔۔“

”در نظر عوام دخول ایں مردم اعتبار تمام دارد“ (م ۱۰۷ ص ۲۲)

پیر و مرشد کی اس ہدایت کے بعد شیخ نظام الدین نے دولتمندوں سے زیادہ پرہیز نہ کیا۔ بلکہ ان کی اصلاح باطن کے لئے کوشش ہوئے۔ جب نیتیجہ کوششوں کے برابر نہ پایا تو

”له شاہ کلیم ائمہ صاحب کے بعد اس ہی قسم کے مگر اکن صوفیوں کی تعداد بڑھ گئی اور حضرت شاہ ولی ائمہ پر لکھنے کے لئے مجبور ہو گئے۔۔۔“ وصیت دیگر آں است کہ دست در دست مشائخ ایں زماں ہرگز نباید داد و بیعت ایشان بنا یہ کرو“

”وصیت نام حضرت شاہ ولی ائمہ ص ۲ مطبع الرحمن سید جات علی شاہ جاں آباد ۱۳۷۸ھ“  
”لہ ایک دوسرے مکتبہ میں دولتمندوں کے متعلق لکھتے ہیں ایسہ آنکہ رجوع خواص و عوام اند“ (م ۱۰۷ ص ۲۲)

آزردہ خاطر ہوئے اور یا اس ہو کر شیخ کو لکھا کیا۔ میں دولت مندوں کی صحبت سے تنگ آگیا ہوں میری کوششیں بار آور نہیں ہوتیں۔ چاہتا ہوں کہ کسی اور جگہ چلا جاؤں۔ پیرو مرشد نے جواب لکھا

اے چان برادر معلوم باد کے صحبت دولت منداں کے راکہ بالطبع خوش می آئید

از فرقہ فقرانیست زیرا کہ تفاوت تمام است در میان اوضاع غنی و فقیر بیچ

میدانید کہ شاچندر آزار ازا و ضلع ایشان چرامی کشید می خواہیں کہ نفس

پر دراں مانند فقراء و مساکین بذوقِ ذکر و فکر و مرائبہ و تلاوت قرآن و اورادو

عارت اوقاف و سائر حنات چوں ذوق و شوق و سلیع و وجہ مشرف گردندا۔

.... زینہار ازین فرعونیان توقع خھاکل موئی نداشتہ باشندہ فہیمت نہیں داشت

کہ ایشان بآں جرأت از مرتبہ خوار افتابہ گاہ باشد کہ بتمابیعت لئندر مادر سلف و

غلفت درویش نہ شنیدیم و ندیدیم کہ قاطبۃ الہی دعل بر دست ایشان و از

صحبت ایشان بخلاف فقراء سیدہ باشد» (م، ص ۱۲-۱۳)

شاہ صاحب نے سمجھا کہ ان دولت مندوں سے زیادہ امیدیں وابستہ کرنی ٹھیک نہیں

ان کو تم فقیر پار رہیں نہ بناسکو گے۔ ایک مکتب میں ارشاد ہوتا ہے۔

”یقین شاہید کہ دولت منداں ہرگز درینے چھ عصرے میری بیچ شیخ نشہ اندھا اگر

نشہ دولت مندا نہ ہے را لگنا شاہنگ بستے انہے“ (م، ص ۳۰)

ایک دوسرے مکتب میں لکھتے ہیں کہ ان لوگوں کو ذکر و اشغال سے کیا تعلق ہے۔ یہ تو صرف

منصب و وجہت کے لئے تعویذ گئے کی فکریں رہتے ہیں۔

”یقین دانید کہ دولت منداں ذکر و اشغال را عبث کاری و ہر زہ کا ری

می شمارند۔ دولت منداں را تعویذ بے برائے منصب جاہ بیا سے برائے

زیادتی دولت و کنٹ از جفو و حاوم امام جعفر صادق فہایگفت کہ ایشان

بغایت رضا مندازین ہستند“ (م ۲۵ ص ۳۷)

شیخ نظام الدین ان لوگوں میں مسلسل کام کرتے رہے۔ آخر کار اس طبقہ کے کچھ لوگ اُن کے مرید بھی ہو گئے۔ پیر و مرشد کو معلوم ہوا تو لکھا:-

«معلوم شد کہ ازیں امیراں و منصب داراں کے شما بیعت نمودہ اندر پا کے تلقین

ذکر و شجوہ درمیان میباشد یا اسیں رامضان خواہندگا شاست» (م ۱۷ ص ۱۹-۲۰)

پھر شاہ صاحب نے اپنے مریدوں کو بادشاہوں، امیراں اور روسا سے ارتباط لکھنی کی نوعیت سے بھی خبر دار کرنا مناسب سمجھا۔ لکھنا کم مقصود نہیں کہ تم ان سے بے حد تعلقات پیدا کرو۔ ایسا کرنے سے کام میں خلل واقع ہوتا ہے اور روحانی ترقی میں رکاوٹیں پیدا ہوتی ہیں۔ بلکہ شناسائی کا انداز یہ ہونا چاہیے کہ اگر خط لکھنا ہوتا یا فریضی کی طرح:-

و سفارش بایں نمط سخن است کہ اگر مصلحت باشد مکنند والاقا حضرت گنج شکر

قدس سرہ بادشاہ زبان نو شتہ بودند عرضت حاجتی الی ائمہ کم الیک فان اعطيت

فاسٹہ ہو المعطی و انت مشکور و ان منعت فانہ بہ المانع و انت معدور و السلام» (م ۱۷ ص ۱۹)

شاہ صاحب نے بایا فریضی کے اس مکتوب کو نقل فرما کر بادشاہوں اور امیراں سے تعلقات کی اہل نوعیت بتا دی کہ کس درجہ خود داری اور بے تعلقی کے ساتھ ان لوگوں سے پیش آنا چاہیے تھیں، خوشابد اور بارداری سے فطرتی صوفی ابا کرتی ہے اس لئے بار بار شاد ہوتا ہے۔

(۱) ملاقات سلاطین کے برادر و نیٹ آئینہ روا بایا شد اما برادر آنہا نباید رفت۔ (م ۲۲ ص ۲۲۳)

(۲) برادر ملوك نباید رفت و آئندہ ہر قسم کے باشد اور امن منع از آمد ن

نہاید کرد» (م ۱۷ ص ۲۰)

(۳) درویش را باید کہ اختلاط بادشاہیں نہاید و خانہ اہل دول طواف نہاید کہ اختلاط

ملوك روشن ایمان می برد» (م ۱۷ ص ۵۵)

لہ یہ خط حضرت بایا فریضی گنج شکر نے سلطان بیجن کے نام لکھا تھا۔ سیر الادیا میں یہ خط موجود ہے۔ نیز ملاحظہ ہوا خبار الاخیار۔

چانپی شیخ نظام الدین صاحب نے ان دولت مندوں سے زیادہ اختلاط نہ کیا ایک مرتبہ عظیم شاہ نے ان کی خدمت میں قاب طعام بسی۔ تو اس کو قبول نہ کیا پھر و مرشد نے خط لکھا۔

”بہادر من آپنے شما کر دید خوب کر دید۔ فیکر کے از دولت مندوں چیزے قبول می کند باعث تالیف ایشان می گردد و در عدم قبول وحشت می افزایید سلف صاحبین

ہر دو طریق ورزیزہ اندر“ (م ۶ ص ۱۰)

پھر ارشاد ہوتا ہے کہ قبول و عدم قبول دونوں خدا کے لئے ہونے چاہیں۔ اس میں اپنا فض شامل نہیں ہونا چاہئے۔

”سرچہ باشد بر بارے خدا کے تعالیٰ باشد قبول و ردا اگر بر بارے خدا است خود است والا

”ندیم... آں گنید کہ ران مر منی خدا کے تعالیٰ و رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم باشد“ (م ۶ ص ۱۱)

بہت لوگوں نے کوشش کی، خود سلطان وقت نے بلا یا لیکن شاہ نظام الدین صاحب نے

در بار میں جاتا پسند نہ کیا۔

(۱) مرقوم بود کہ مردم بجداند بارشاہ ملاقات کنید بلکہ فلاں شیخ جو کہ بجداند کہ من

تقریب می کنم ملاقات بکنید۔ اسے براہ ملاقات بارشاہ بیچ نیت۔ آخ رخیف

می شود درویش۔ کہ بارشاہ تا امر و زنہ بارداہ ویش بارداہ بارشاہ اتفاقاً و

اخلاصے بہیچ یکے پیدا نہ کرد“ (م ۲۸ ص ۲۲۴)

(۲) مفاوضہ شما کر درویش از ذکر مراودت متعلقان سلطان وقت و طلب ملاقات

سلطان بود رسید۔ خوب کر دید کہ قبول ایم معنی نہ کر دید کہ مہیں طلب سلاطین دلیل

رعونیت وجاری است اگر در طبیعت ایشان نکشی و فدویت فقرا باشد ابرام

بے سلطانیت نکنند بلکہ خدا از سر قدم ساختہ بخوبیت شاہنہ تا مہموج جناب ہوتی

کہ نعم الامیر علی باب الفقیر باشد“ (م ۲۸ ص ۲۵)

(۳) قبل ازین نوشتن در جواب مکاتبے کہ ران نگو راشتیاق خلیفہ وقت بود رسید

مکر آنکہ خوب کر دیکر نہ فتیہ" (م ۲۹ ص ۷۳)

۲۲) قبل ازیں نوشتہ بو دید کے یاران ملاقات بادشاہی خواہند اماں میں قبول خاطر

ہیت . . . زہار قصداں امور کے موجب اہانت خرقہ درویشان است نکنہ" (م ۵۹ ص ۵۲)

سلاع | چشتیہ سلسلہ میں سلاع کا ہمیشہ رواج رہا ہے۔ مثاٹ چشت اس کو "روحانی خدا" سے تعبیر کرتے تھے اور باوجود علماء ظاہر کی مخالفت کے انھوں نے اسے کبھی ترک نہیں کیا لیکن اس ضمن میں اُن کے چند نہایت سخت اصول اور قواعد تھے جن کی پابندی لازمی طور سے کی جاتی تھی۔ ہر کس و ناکس محفل سلاع میں شریک نہیں ہو سکتا تھا۔ قواعد کی پابندی کا یہ عالم تھا کہ ایک با محفل سلاع میں حضرت امیر خسرو نے ہاتھ اوپنے کر کے رقص کرنا شروع کر دیا۔ سلطان المثاٹ نے فرمائی کہ اور فرمایا تمہارا تعلق دنیا سے ہے تمہیں اس کی اجازت نہیں۔

رفتہ رفتہ صوفیا نے ان قواعد و ضوابط کو چھوڑنا شروع کر دیا۔ محفل سلاع ہوتی تھی لیکن وہ روح اور جذبہ غائب تھا جس کے بغیر صوفیا متقدین اس کو جائز ہی نہیں سمجھتے تھے شاہ کلیم اشہ صاحب نے جب یہ حال دیکھا تو سلاع کو کم کرنے کی کوشش کی فرماتے ہیں۔

«امروز قدر راگ مثاٹ نمی شناسو و آداب را رعایت نہیں نہیں» (م ۱۰۵ ص ۸۲)

وہ اس کو دہائے ہوئے سلاع "کہتے ہیں اور جگہ جگہ اس کو کم کرنے کی تلقین فرماتے ہیں۔

«دے برا در کریت سلاع ہم خوب نہ ارم بلکہ تعین ہر روز ہم نیا مارہ» (م ۱۲ ص ۱۲)

وہ ہدایت کرتے تھے کہ سلاع کی بجائے مراقبہ میں وقت صرف کیا جائے۔

«حلقہ مراقبہ دینے از حلقة سلاع با یک کرد» (م ۹۹ ص ۸۸)

اکثر مکتبات میں (م ۱۲، م ۹، م ۱۰۳، م ۱۲) میں مراقبہ ہی کی ہدایت ہے وہ زبان کی حالت کو دیکھ رہے تھے اس لئے درست تھے کہ کہیں سلاع کی شکل منع ہو کر نہ رہ جائے۔ فی نفسہ وہ

سلہ سیر الالویا ص ۲۶۶۔ آج ہندوستان میں جس قسم کا سلاع جاری ہے اس کا بعیدی تعلق بھی اس سلاع سے نہیں جو صوفیا متقدین میں رائج تھا۔

اس کے خلاف نہیں تھے۔ اکتوبر نے اپنے مکتوبات میں اپنے پیر و مرشد حضرت محبی مدنیؒ کا دہ خطا نقل کیا ہے جو اکتوبر نے اور نگر زیب کے نام سماع کے متعلق لکھا تھا۔

”از جانب شیخ یکمی سلام بر سردار آنہجا کہ سماع قوت صاحبانست من کردن“

لام و چھے ندارد۔ والسلام۔ (م ۱۰۳ ص ۸۲)

لیکن حالات نے مجبور کر دیا کہ وہ اس معاملہ میں سختی سے کام لیں۔ خود وہ نہایت سخت اصول برستے تھے۔ چنانچہ کہتے ہیں کہ اگر مجلسِ سماع منعقد کرو تو۔

”مجلس سرو و بطور مامی کنند“ (م ۹۲ ص ۹۲)

یہ زمانہ تھا جب مشارع نقبنڈ کے اثرات بہت پیل رہے تھے۔ بادشاہوں پر ان کا اثر تھا۔ اور وہ ان کی رائے کی عزت کرتے تھے۔ شاہ صاحب نے اس خیال سے کہ کہیں کوئی ناگوار صورت پیدا نہ ہو، اس امر کی کوشش کی کہ جہاں مشارع نقبنڈ کا اثر ہو وہاں سماع کو بند کھا جائے۔ ایک مرتبہ جب کہ بادشاہ دکن میں خاصاً مشارع سریندھر سے واپسی پر اس کے پاس پہنچے۔ شیخ گلیم انہ صاحب کو معلوم ہوا تو مرید کو خط لکھا کہ اس زمانہ میں مجلسی سماع کو موقوف رکھنا۔ بادشاہ کے ساتھ علماء سریندھر ہیں۔

”تاہیجان مخالفان نشود“ (م ۹۹ ص ۹۹)

خاندان تیموریہ کے سب جانتے ہیں کہ جہانگیر اور اس کے بعد کے سلاطین مغلیہ پر سلسلہ نقبنڈیہ متعلق کے بزرگوں کا بہت اثر تھا۔ اس کی ابتداء شیخ محمد الدلف ثانی رحم کے تجدیدی کا زمانہ میں سے ہوتی ہے۔ خواجہ محمد موصم، شاہ سبیت الدین اور دیگر بزرگان نقبنڈ کا جل قدر ان بادشاہوں پر اثر تھا وہ محتاج بیان نہیں۔ شاہ گلیم انہ صاحب نے اس کا ذکر بعض مکتوبات میں فریبا ہے لیکن وہ ان اثرات کی ابتداء جہانگیر سے نہیں بلکہ تیمور سے بتاتے ہیں۔

(۱) دریں زمانہ بادشاہ ہندوستان کراز اولاد امیر تیمور اند بطرق حضرت نقبنڈیہ

نہایت آشنا اند نریک امیر تیمور کو حضرت خواجہ یہاں الدین نقبنڈ ارادت تمام پورا۔ (م ۹۹ ص ۹۹)

(۲) امروز طریقہ نقشند یہ سبب آنکہ الغیاد دارند بسیار شائع است" (م ۲۲، ص ۵)

خاندان آصفیہ جس زمانہ میں شیخ نظام الدین صاحب دکن بیسجے گئے تھے اس زمانہ میں  
پہاڑات نواب غازی الدین خاں وہاں موجود تھے جناب شیخ کے تقدس کا شہر  
من کرنا گھوں نے شیخ کو اپنے ہیاں مدعو کیا۔ شیخ نے اپنے بزرگوں کے ملک پر عمل کرتے ہوئے  
جانے سے انکار کر دیا۔ پیر و مرشد کو جب معلوم ہوا تھا لکھا۔

"مرقوم کے غازی الدین خاں طلب ملاقات کر دی۔ فرم خوب کر دی کہ زفتی داگر

اور افتاب خدمت فقرابو دے خود می آمد و خود آرائی نہیں کر دی" (م ۲۵ ص ۳۶)

معلوم ایسا ہوتا ہے کہ اس انکار کے بعد بھی غازی الدین خاں نے اصرار کیا۔ پیر کو  
معلوم ہوا تو لکھا:-

"اے درویش بیانکہ رفقن بخانہ دولت منداں میں نہارد۔۔۔۔ من

رخصت ایں معنی نہ دادہ ام و نخواہم دادوا الگ اور انفس و شیطان یا ورنیست

پس چڑا ہے خدمت شما نہیں آیدی۔ می داند کہ پیش فقرابا دشاہاں رفتہ اندو سعادت

دانستہ اندو غازی الدین خاں نوکر است از نوکر ان بادشاہ الگ اجایا نہ اور فقیر

نوشت من ایجاد نامہ خواہم نوشت" (م ۶۹ ص ۶)

مکتوبات میں غازی الدین خاں اور شیخ نظام الدین کے متعلق اس سے زیادہ  
معلومات نہیں ملتی۔ لیکن اغلب یہ ہے کہ وہ بعد کو حاضر ہوئے اور اپنے عقیدت منداہ  
جنذبات کو برقرار رکھا۔

آصفیہ خاندان نے دو کتابیں "احسن الشماں" اور "مناقب فخریہ" اس سلسلہ کے  
بزرگوں کے حالات میں لکھیں۔ مناقب فخریہ سے پتہ چلتا ہے کہ خازی الدین خاں کے بعد بھی

لئے مناقب فخریہ کا ایک قلمی نسخہ مجھے بچھراویں کے ایک صاحبِ ذوق بزرگ قاضی جیل احمد صاحب کے  
کتب خانہ میں سرسری طور سے دیکھنے کا اتفاق ہوا۔ (باقي عاشیہ بمنفرد آئندہ)

عینیت مندی کا سلسلہ جاری رہا۔ میر خیال ہے کہ نظام الملک آصف جاہ اول جن کی تعریف آزاد نے ان الفاظ میں کی ہے۔

”امیرے بایں جلالت شان میر مندارت قدم نگداشتہ اختر طالع ایں صاحب  
اقبال از آغاز عمر تا انجام بر علاج ترقی صعود نوو۔ سادات و علماء و شاعر  
دیار عرب و مادراں النہر خراسان و عجم و عراق و بہندہ و اوزانہ قدر رانی استماع یا فستہ  
رو بیدن آمدند“ سے

شیخ نظام الدین کے حلقة میرین میں شامل تھے۔

(باقیہ حاشیہ اصفی گزشتہ) = نسخہ وہاں کے ایک پرانے ریس مولوی ابراہیم علی صاحب نے  
وازی قدرہ نتالہ کو نقل کرایا تھا۔ مصنف مقاب فخری نے لکھا ہے:-

”جد مرحوم راقم عقی عنہ نواب نظام الملک آصف جاہ بعد شرف بیعت درضت  
آل ظل الہی گشت“

لیکن اس کا پتہ نہیں چلتا کہ مصنف کتاب کون ہے۔ تکملہ سیر الادبیا اور خزینۃ الاصفیا میں بھی مناقب فخریہ  
کے متعلق لکھا ہے یہیکن مصنف کے نام تین ہر دو نے غلطی کی ہے۔  
خزینۃ الاصفیا میں لکھا ہے۔

”نواب نظام الملک آصف جاہ کے جد مرحوم نواب عازی الدین مل مصنف مقاب فخری بود  
قبل ازہرہ مریہ آنحضرت شد و کتاب حسن الشماں دیحوال شیخ تصنیف کرد“ (جلد ۱، ص ۲۹)

ظاہر ہے کہ اس میں چند رچنڈ اعلان موجود ہیں جو ایسا بُ نظر سے پوچیدہ نہیں تکملہ سیر الادبیا میں لکھا ہے۔

نواب مستطاب نظام الملک آصف جاہ جد اب می حضرت نواب صاحب نظام الملک

عیاث الدین خاں بشرف بیعت درضمت آل ظل الہی مستفی گردید“ (ص ۹۵)

اس عبارت کی اعلان بھی نمایاں ہیں۔ مناقب فخری کا مصنف یقیناً مولانا خزینۃ الدین جو شیخ نظام الدین کا مریہ  
اب جس کو وہ جد مرحوم قرار دیتا ہے وہ سینیں کے لحاظ سے عازی الدین خاں ہو سکتے ہیں لیکن وہ آصف جاہ  
نہیں کوئی صاحب اگر مناقب فخریہ کے مصنف کی تعین فرمائیں تو باعث مذکوری ہو گا۔  
کہ روشنۃ الاولیا۔ آزاد بلگرامی۔

ذاتی حالات مکتوبات سے شاہ صاحب کے ذاتی حالات، افکار و روحانیات کا پتہ چلتا ہے ایک خط میں اپنی اولاد کے متعلق لکھتے ہیں۔

«فرزند و سر دختر موجود اندر حاصلہ کتب سلوک مشغول است۔ محمد فضل اللہ دہ سالہ دوازدہ سیپاراہ قرآن حفظ کر دہ، محمد احسان الشریع سال بکتب شدہ بخواند ابجد مشغول است۔ اما سر دختر کے بخانہ محمد بہائم دادیم بی بی رابعہ نام دارد ددگیر بی بی فخر النسا برادرزادہ خود دادیم، سیم زینب بی بی شہور بی بی مصری چہار دہ سالا است تا حال جامی مسوب نشہ» (رم ۱۲۵ ص ۹۳)

ایک پہلے مکتوب میں جو حاصلہ عید کے بچپن میں لکھا گیا ہے۔ اس طرح ان کی شکایت کرتے ہیں:-  
«فرزند حاصلہ عید کے دریں پر لشانی عطا شدہ دہ سالا است چند اس دل بخواند

نمی وہ بہزار محنت کتاب منشعب در صرف می خواند» (رم ۸ ص ۱۶۰)

شیخ محمد بہائم کا حال ایک مکتوب میں اپنے مرید کو لکھتے ہیں۔

«تفصیل حال مومی الیہ آں است کہ بزرگان ایشان از شہر بالاند کہ شہر سیت در دکن۔ شاہ حسن پر ایشان مریم شیخ عبد الطیف دولت مندانی کہ با شاہ با ایشان اخلاص داشت شدند۔ ایشان را اذن و اجازت اللہ باد دادہ رخصت ال آباد بخود نہ۔ اینجا محمد بہائم بہر سید چون بیفت سالگی رسید رگذ شدند۔ حالاً خانقاہ و موضع پر راستہ مزارت برک۔ ایں فرزند چھیل علم مشغول شدہ بہ دہلی آمدہ۔ ہفت ہشت سال در درسہ دہلی مشغول شد تا بعده من از ایشان فارغ شدند چون

بیار صاحع و فقیر فقیر زادہ بود ایں عقد منعقد شد» (رم، ۵ ص ۵۰۔ ۵۱)

شاہ صاحب کے ایک لڑکے خواجہ محمد کا انتقال ان کی زندگی ہی میں ہو گیا تھا۔

لہ ایک مکتوب میں ان کا نام بی بی شرف النسا لکھتے ہیں۔ (رم، ۵ ص ۵۰)

انتقال پر اپنے مرید کو خط لکھا اور اس طرح سے شروع کیا۔

۱۰۔ انا شروا نا الیہ راجعون۔ کل نفس ذائقہ الموت۔ واستعینوا بالصبر

والصلوٰۃ۔ مخفی نہان کہ بتاریخ بست و چار مہینہ پیش الثاني فرزند عزیز خواجہ محمد  
پدار البقار حلت نبود۔ داعی جدائی پر سینہ دوتاں گزاشت۔ انا شروا نا الیہ راجعون

ماہمہ صہبہ نو دیم و شکیبائی و رزی دیم۔ شاہم مصابت نا سید۔ (۳۰ ص ۲۲۳)

پھر لکھتے ہیں کہ حامد سعید کی درازی عمر کے لئے خدا سے دعا کرو۔

۱۱۔ درازی عمر دکالیت فرزند عزیز حامد سعید از حضرت واہسما لھطا یا خواہید۔ (۳۰ ص ۲۲۴)

شاہ صاحب مذہبی جذبات میں غرق رہتے تھے۔ سر کار دینی سے والہانہ محبت کا یہ عالم ہو کر لکھتے میں

۱۲۔ دری روزہ را دیا یہ زیارت حضرت مدینہ دریل جوش می فرزند اگرچہ اس اب آں

موجود نہیت۔ اما قبل ازیں بے اباب ایں دولت میر آمدہ بود۔ اکنون ہم دل

می کشکر سرو پا برہنہ شدہ جا بت مدینہ رواں شدم۔ (۵۰ ص ۵۴)

مولانا آزاد کی تازہ ترین علمی اور ادینی تصنیف

## عہارِ خاطر

مولانا کے علمی اور ادینی خطوط کا دلکش اور عنبر بیز مجموعہ۔ یہ خطوط موصوف نے قلعہ احمد نگر کی  
قید کے زمانہ میں اپنے علمی معب خاص نواب صدر یار جنگ مولانا جیب الرحمن خاں شروانی کے نام  
لکھتے تھے جو رہائی کے بعد کتبہ لیہ کے حوالے کئے گئے اس مجموعے کے متعلق اتنا کہہ دینا کافی ہے کہ  
پر مولانا ابوالکلام جیسے مجمع فضل و کمال کی تالیفات میں اپنے رنگ کی بے مثال تراویش قلم ہے، ان  
خطوط کے مطالعہ کے بعد صرف کے داعی پس منظر کا مکمل نقش آنکھوں کے سامنے آ جاتا ہے  
سطر سطر موتیوں سے ٹکی ہوتی ہے۔ قیمت مجلد خوبصورت گرد پوش چار روپے۔

ملکتہ برہان دہنی قروں باع

## اقبال اور نظریہ سعی و عمل

(۲)

از جانب ہر لوگ شیخ و حیدر احمد صاحب میں شیخوپورہ بہاریوں

مال کی تشریع کی جا چکی ہے۔ اس کا آغاز بجائے خود ہم تم بالثان ہے۔

یہ کائنات وجود مطلق کی خود نمائی یا ارادہ الہی کی قدرت کاملہ کا ایک نمونہ ہے۔ ارادہ الہی نے لفظ اگر کن ہم کبک جنس کی اور یہ جنس خود خود مجرک ہو گئی مختلف جنسوں کی اور سلسلہ لامتناہی وجود میں آگیا۔ جنس ما بعد نہ مولود ہے اور نہ جزا، بلکہ بذات خود ایک نتیجہ نسبتی ہے۔ ارادہ الہی نے حرکت کی اس کی خصیں کا اثر معلوماتِ الہی کے نام سے موسوم ہوا اور ان کی حرکت سے دوسری حرکتوں کا سلسلہ جاری ہو گیا۔ اگر تحریک نہ ہوئی تو معلوماتِ الہی کا وجود کیسے ہوتا اور وہ تعیل حکم کیسے کرتے۔

اسی طرح عالم امر سے عالمِ خلق تک جملہ منازلِ حرکت اولیٰ کی جنس کے سلسلے ہیں۔ جن کی عینیت ان کی غیرت میں مخفی ہے۔ ذات واجب تعالیٰ، وحدت مطلق ہے جس کو لا بشرطی سے تعبیر کیا گیا ہے اور اس کے لئے ہونے اور نہ ہونے کی قید نہیں۔ اور چونکہ وہ ہر شے سے بے نیاز ہے اس لئے وہ غنی مطلق بھی ہے۔ یہ احادیثِ ذات صرف تصوریں باعتبار ذہن خیال کی جاتی ہے اس لئے اعتباری ہے۔

جب احادیث نے وحدت میں نزل فرمایا یا اصطلاح اصولِ حرکت، احادیث وحدت کا باہمی تو یہ حرکت قیدِ سلی میں آگئی۔ قیدِ سلی کے لئے وجود کی مزورت نہیں۔ وحدت صرف اعتبارِ ذہنی اور مصنوعاتِ عقلی سے سمجھی جاتی ہے اور اس میں کسی قسم کا اشیاز بھی ممکن نہیں ہوتا۔ یہی وحدت

تعین اول نور محمدی قلم۔ یافکی کے مختلف ناموں سے موروم ہے۔

تعین دوم کو ملکوتی کہتے ہیں۔ اس حرکت میں بابیات کی وجہ سے ایتیاز نمایاں ہے مگر صورت و شکل کا پتہ نہیں۔

تیسرا مرتبہ بندخ یا عالم مثال کے نام سے مشہور ہے۔ یہاں صورت و شکل بھی بانی جاتی ہے لیکن تغیرات جماعتی نہیں ہوتے۔

چوتھا درجہ عالم شہادت یا ناسوت کہلاتا ہے جہاں صورت و شکل کے ساتھ تغیر جماعتی بھی دکھائی دیتا ہے اور یہ عالم جماعتی تغیر ہونے کی وجہ سے حرکت کو مادی شکل میں پیش کرتا ہے۔ جب یہ مادی حرکت شکل پنجم میں جلوہ نمایی کرتی ہے تو نہ پورا نہ کامل کی شیبیہ اختیار کر لیتی ہے جو کل عالم اعلیٰ کی مظہر ہے۔

عالم غیب یا عالم امر عقول و نفوس و ارواح کا مقام ہے اور عالم شہادت یا عالم خلق مادہ و مدت کی جگہ ہے لہذا قید زیان و مکان میں مبتلا ہے۔

بہر حال ان سب حرکاتِ ارتقائی سے یہ پتہ چلتا ہے کہ حرکت اولیٰ کی سلسلہ جنمی سے ایک مسلسل لرزش وجود میں آگئی جس کو خلقت کہا گیا۔

ذات مطلق اگر حرکت اولیٰ ہے تو تعین اول کو حرکت ثانی ہی کہا جاسکتا ہے۔ حرکت اولیٰ اور حرکاتِ با بعد کا تعلق بوسے شرک سے پاک ہے اور توحید کے منافی نہیں کہا جاسکتا۔ جس طرح جراغ سے جراغ جلتا ہے اور کسی قسم کی کمی واقع نہیں ہوتی اسی طرح توحید میں نقص کا شہر نہیں کیا جاسکتا مگر چراغ کی مثال میں دوئی نمایاں ہے لیکن حرکت سے جب حرکت وجود میں آتی ہے تو اس ہیں دوئی، تقيیم، تفریق یا تولید کا مگان بھی نہیں گزرتا۔ لہذا توحید خالص سے جب مختلف توحیدیں ظہور میں آتی ہیں تو توحید کے مکمل و خالص ہونے میں بھی بدرجہ اولیٰ ذرا فرق نہیں آتا۔ فلسفہ قیدیم نے اس حقیقت کو یوں ظاہر کیا ہے کہ وجود ذات ہر شے میں جاری و ساری ہے۔ فلسفہ جدید بزرگ اقبال یوں بیان کرتا ہے کہ حرکت مسلسل کا نام وجود ہے۔ طریقہ اہمار یہ ہو یا وہ ہو مگر وحدت الوجود دونوں طرح

ثابت ہے۔ تجھیل قدیم میں غیریت کی جملک پائی جاتی ہے۔ اور اسی غیریت کی جملک نے توجیہ کے تصور کو منتشر و پر اگنہ کر کے بھٹکے ہزاروں دروازے کھول دیے۔ فلسفہ جدید نے حرکت کی مثال دیکر نہ صرف غیریت کو معدوم کر دیا بلکہ عینیت کو بربلا اور بے لگ دکھا دیا۔

حرکت اولیٰ بالا فانی وجود کا اگر علم نہ ہوتا تو اس کو تسلیم کرنے والا کون تھا۔ وجود کی شناخت علم سے ہوئی۔ لہذا وحدت الوجود کے فلاسفہ نے تماہر توجیہ علم کی طرف منعطف کر دی اور قعر سند رے نہیں بہانکا کر دکھا دیا۔ یہ کوئی شش بجایے خود قابل آفریں ہے لیکن اگر ارادہ الہی جنس نہ کرتا تو یہ علم کہاں ہوتا۔ بعض علمار نے اس حقیقت کے پہلو پر بھی غور کیا لیکن وہ سبب و نتیجہ اور علت و معلول کی جعل بھیلوں میں گرفتار ہو کر مبداء سے بے نیاز ہو گئے اور منکرین خدا کہلائے۔ جنمیوں نے علم کے ذریعہ وجود کا پہنچ لگایا تھا انہوں نے علت و معلول کے معتقدین کو سمجھایا تو وہ علت الحلول کے قابل ہو گئے مگر پھر وہ اس استدال میں لیے گھوئے گئے کہ مقصود نتیجہ پر پہنچنے کے بجائے کہیں سے کہیں بھل گئے۔

ارادہ ایک حرکتِ عمل ہے جو ذات بے ہمتا سے نہ ہوئیں آئی اس حرکتِ لقینی کی صفت و ثانی ہے؛ امر و خلق، حرکت امر امکانی و لازمی ہے جو حرکتِ خلق کی صورت اختیار کرنے پر مکانی و زمانی بن گئی۔ وجودِ حرکت ہر جگہ اور ہر تغیر میں ایک ہی ہے۔ "صاحب ارادہ" جل شادہ کے تمام صفات و شیوهں میں (جن کی تشریح قرآن پاک نہ کی ہے اور جن کی تفصیل فلسفہ وحدت الوجود نے بتائی ہے) قوت ارادہ اور قوت امری فویت و ایسا زر کمی ہے۔ اب یہ ظاہر ہے کہ ارادہ و امر میں حرکت پائی جاتی ہے لہذا ذاتِ مطلق خصوصیت کے ساتھ متصف ہے حرکت ہے۔ اس ذاتِ مطلق کو حرکتِ مطلق یا حرکت اولیٰ کہنے میں کسی قسم کا کفر و شرک نہیں بلکہ توحیدِ عالم کا واضح اہمابر ہے۔ اس صورت میں سورہ اخلاص کی، بغیر کسی ابہام کے اس سے بہتر اور کیا تشریح ہو سکتی ہے۔

یہ ایسے مطلق علم و عمل، جیات و ادراک کی تحریک اولیٰ ہے اپنی فطرت کے لحاظ سے جی و تیوم ہے۔ یا ہیت کے لحاظ سے روح ہے اور حرکت۔ اس کی احادیث لاتناہی اور غیر محدود ہوئے کی وجہ سے زمان و مکان سے اعلیٰ ہے۔ ہو والہ احمد۔ احادیث ایک نقطہ ہے جس کا نام ہے

گر نشان نہیں۔ ایک سرچشمہ ہے جس میں عمق ہے مگر گھیرا در پیلا وہیں۔ اس نقطہ سرچشمہ سے تمام جیات اور خود یوں کا سلسلہ جاری ہوتا ہے اور اس شان کے ساتھ کہ خود جملہ سلسلوں سے بنیاز ہے اور علیحدہ۔ منہ سے نکلنے والی مسلسل آواز کے حلقے ایک دوسرے سے غیر متعلق بھی ہوتے ہیں اور ایک نسبت مشترک بھی رکھتے ہیں۔ ممکن نہیں کہ ایک حلقة دوسرے حلقة کے اندر سے گذر کر آگے نہ ہٹے۔ اللہ الحمد۔ یہی صمدیت ہے اور اسی سے یہ ثابت ہے کہ اس کی شان لم یلد ولم یولد ہے۔ ارداہ امر مطلق اپنیں اوصاف کی طرف اشارہ کر رہا ہے۔ وہ خود غیر محدود لاستاہی اور خنادہ ہے اور اسی کی حرکت سے ایک مسلسل حرکت جاری ہوئی ہے جو میں بصورتِ مطلق بتلائے زمان و مکان دھکائی دیتی ہے۔

ذاتِ مطلق کو حرکتِ مطلق سے متصف کرنے کا پرالطف و ذوق وہی اہل علم اٹھا کتے ہیں جن کو نیون کے "قانونی حرکت" پر عبور ہے۔ میں بخال طوال اس ضروری تشریح کو فی الحال نظر انداز کرتا ہوں۔

روح امیری ہے اور امرِ ذات سے جدا اور مختلف نہیں۔ اہناروح میں صفاتِ رب ضرور ہونا چاہئے۔ آمریت کی شان اگر روح میں شپائی جائے تو اس روح کو روح نہیں کہا جا سکتا۔ ذاتِ مطلق اور حرکت اولیٰ میں آزادی و مختاری مسلم ہے۔ چنانچہ ہر شے ایک قاعدہ پر ہے ہر اصول میں جدت ہے اور ہر قانون میں استثنی ہے۔ کبھی انصداد سے محبت کی بوآتی ہے۔ کبھی اتحاد میں منافر نظر آتی ہے۔ انسانے مطلق کی یہی شانِ آمریت ہے۔ انسانے مقید ہیں بھی جب استعداد اسی قسم کی شانِ آمریت کا ظہور لازمی و ضروری ہے۔ جب اس صورت سے سلسلہ خودی جاری ہو گیا تو تغیر و لباقا اس کا یقینی حق ہے۔ قرآن پاک بھی اسی آمریت سے پیدا ہونے والی بقا کی تغیب دیتا ہے اور اس بقا کے حصول کے لئے مسلسل و متوال تجد و جد صیغ لازمی ہے۔ نہ نئی ترقی کرنے والی خودی مقید کا مقدر یقینی بقاے دوام ہے۔

الله جل شانہ نے جب اس خاک کے پتے میں اپنا امر شامل کر دیا تو آثارِ جیات نہ دار ہوئے۔

شیوں خداوندی کا وہ حامل ہو گیا۔ وہ امر و تخلیق کا مکمل ترین نمونہ کہلا یا۔ اشرف المعنوقات کا خطاب ملا۔ خودی سے مزین ہوا اور اس کی بنا پر بار بار امانت کی حامی بھرنے کے بعد خلیفۃ الشرفی الارض کے لقب سے ممتاز و شخص ہوا۔

جلماشیا نے جس بار بار امانت کو قبول کرنے سے کافی پرانا تھا رکھے اور جس کو امیرت کا حامل ہونے کی وجہ سے ظالم و جاہل مگر صاحب خودی انسان نے اٹھایا وہ بار بار امانت تھا کیا؟ اس کو عشق ہے تعبیر کیا جاتا ہے۔ نئی اصطلاح میں خودی میں مطلق سے خودی میں مقید کی نسبت کو قائم و استوار رکھنے کا نام بار بار امانت ہے اور غالباً عاشق کی تعریف بھی یہی ہے۔ یہ نسبت مشترک یقیناً امر و روح کی پیدا کر دہے۔ حرکت مقیداً گر کر کت مطلق سے محبت و نسبت قائم رکھے گی تو اس کو تحلق و بالخلاق کا عامل سمجھا جائے گا۔ ورنہ غلط استعمال پر تبیہ بھلگتا پڑے گا تا انکہ نسبت صحیح حامل ہو جائے۔ اور نسبت صحیح کے ذریعہ اپنے وجود کی تباہے لافانی و جوڑ کا مسلسل کلہ پڑھا جائے۔ اس ذوق دید میں خاتم کا تصور تو ہیں خداوندی ہے اور اس۔ فاعلہ و ریا اولی الابصار۔

### حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ کی بہترین کتاب

**الفوز الکبیر فی اصول التفسیر** کا اردو ترجمہ۔ ۶۱ کتاب کی اہمیت کے لئے حضرت شاہ صاحبؒ کا نام نہیں کافی ہے۔ شاہ صاحبؒ نے اس کتاب میں قرآن مجید کی تفسیر کے نام بیانی اصول پر سیر چالیں بحث فرمائی ہے۔ یہ کتاب حقیقت میں کلامِ الہی کی تفسیر صحیح کے لئے ایک بخوبی کا کام دیتی ہے پاہنچ خود شاہ صاحبؒ اس کتاب کے دیباچہ میں تحریر فرمائے ہیں۔ جس نفسیر پر کتاب اللہ کے سمجھنے کا دروازہ کھو لایا تو میں نے چاہا کہ بعض مفید نکات جو کتاب اللہ کے سمجھنے میں دوستوں کے لئے کار آمد ہو سکتے ہیں انھیں ایک رسالہ میں منضبط کر دوں۔ ان قواعد کو سمجھ لینے سے ایک وسیع شاہراہ کتاب اللہ کے سمجھنے میں کھل جائے گی۔

مکتبہ برہان قرول بارہ دہلی

## ای بیت

## فکرِ روشن

از جانب روشن صاحب صدیقی

خبر بھی ہے تجھے اے حُسْنِ روپو ش نگاہیں ہو جلی ہیں خود فراموش  
 نقابِ زندگانی اُٹھ رہا ہے مگر انساں ہوا جاتا ہے روپو ش  
 درود یوار کا کب تک سہارا مبارک اے چاٹ خانہ برداوشن  
 حرمِ غم ہو یا ایوانِ عشرت چڑاغِ صبح کو ہوتا ہے خاموش  
 پر قیدِ ظرف کب تک بادہ غم خداوندا ! بہ قدرِ ذوقِ مینو ش  
 سُشکستِ نغمہ دل کو، زمانہ بہت سمجھا تو سمجھا جنتِ گوش  
 خراپِ جھجو ہیں، جام وینا کہاں پہنچا ترا آوارہ ہوش  
 کے اب فرصتِ تعبیرِ ہستی مری آنکھیں، ترا خواپِ فراموش  
 روشن کیا شکوہ جا دونگاہاں  
 یہ دل کچھ کم نہیں غارِ تگر ہوش

# عصر حاضر

از جانب ناصر صاحب مالیگانوی

نہ پوچھا مجھ سے حقیقت تو عصر حاضر کی  
یہ ایک "عہدِ زبوب" کے سوا کچھ اور نہیں  
وہ علم جس سے نہ ہو "دولتِ یقین" حاصل  
متلای جہل و جنون کے سوا کچھ اور نہیں  
مر سے عزیز! اب اس دور میں سکول کی تلاش  
بن اک سراب سکول کے سوا کچھ اور نہیں  
نظر فریبی "تہذیبِ نو" معاذ انشا  
فرنگیوں کے فنون کے سوا کچھ اور نہیں  
خدا گواہ ا کہ ذہن و ضمیر انسان میں  
ہوائے حرص و جنون کے سوا کچھ اور نہیں  
کہ ایک "صیدِ زبوب" کے سوا کچھ اور نہیں  
حقیقت آج بس اتنی ہے ناتوانوں کی  
یہ انقلابِ مسلسل کی حشر سامانی  
پیام آتش و خون کے سوا کچھ اور نہیں  
برائے نام یہ فکر و نظر کی آزادی  
فریب و خواب و فسول کے سوا کچھ اور نہیں

کمالِ دانش و حکمت کا ہر قدم ناصر  
حریفِ امن و سکون کے سوا کچھ اور نہیں

## تہضیر

از جاپ محدث الرحمن صاحب ایم۔ اے (علیہ) | The Present Crisis in Islam and our future Educational Programme | تعلیم خود خمامت، صفات ملائی اور روشن

قیمت ۲ ارپہ: علیگڑہ کس ایڈنیشن پر ہے پس اپنی نمبرہ بھلی روڈ مسلم یونیورسٹی علیگڑہ

ایک سرت سے مذکورین اسلام اور ہندوستان کے مسلمان ہاہرین تعلیم اس بات کی شدید ضرورت میں کر رہے ہیں کہ مسلمانوں کے نظام تعلیم کو ان کی قوی اور اجتماعی ضرورت کے مطابق بنایا جائے۔ اس مسلمانہ میں متعدد تجاوزیہ کتابیں اور مقالات شائع ہو چکے ہیں۔ نیز تبصرہ کتاب بھی جو لائق صفت کی ایک بڑی کتاب کا حصہ ہے اسی مسلمانہ کی ایک کڑی ہے اس میں پہلے بتایا گیا ہے کہ ہمیں اپنے الگ نظام تعلیم کی کیوں ضرورت ہے اس نظام کے مقاصد کیا ہوں گے۔ اس کے بعد صفت نے نظام کا ایک خالک پیش کیا ہے جو کی تفصیلات۔

میں اگرچہ بحث و نظر کی کافی گنجائش ہے لیکن اس خالک کا جو بنیادی تخلیق ہے جسی یہ کہ مسلمان جمیعت مجموعی اسلامیات و دینیات کے بڑے فاصل علمای ہوں اور بعد نظری اور علمی علوم و فنون کے الگ الگ ہاہر جی۔ ہم اس سے بالکل تنقیح ہیں جو صفت نے دینیات کی قسمیں کی ہیں ایک لازمی اور دوسری اختیاری پھر علوم و فنون کے مختلف گروپ بنائیں کوئی حصوں میں تقسیم کر دیا ہے ان میں سے ہر گروپ کے احولوں نے دینیات لازمی کی ہی ہے اور ہر گروپ کی تشکیل میں انسوں نے اس کا الحاظ رکھا ہے کہ جو طلباء کسی گروپ سے فارغ ہو کر بھیں وہ اپنے خصائص میں ہر ہو وفاصل ہونے کے ساتھ فکر و اتفاق کے اعتبار سے سچے اور پکے مسلمان بھی ہوں۔ اس کے بعد نیظام کو نکر علی میں لایا جاسکتا ہے؟ اس میں بخطاب کیا دشواریاں اور قسمیں ہیں؟ کورس کی کتابوں کا نقدان، اچھے اور قابل اساتذہ کا دستیاب ہونا، مالیہ کا انتظام۔ سرمایہ کی فراہمی وغیرہ ان امور پر بحث کی گئی ہر مسلمان کی تعلیم سے دچپی رکھنے والے اصحاب کو اس کا ضرور مطالعہ کرنا چاہا ہے۔ اپنیں اس میں غور و خوض کے لئے ایک متعین اور شخص پر گلام ملے گا جس میں بحث و گفتگو کے بعد مناسب ترمیم و تبدیل بھی ہو سکتی ہے اور خود صفت نے بھی اس کو اس مقصد سے شائع کیا ہے۔

# ہڑان

شمارہ (۵)

جلد ہفتادم

نومبر ۱۹۹۴ء مطابق ذی الحجه ۱۴۱۵ھ

## فہرست مضمون

|     |                                                   |                                 |
|-----|---------------------------------------------------|---------------------------------|
| ۲۵۸ | سعید احمد کبر آبادی                               | ۱- نظرات                        |
| ۲۶۱ | جانب مولانا محمد حفظ الرحمن صاحب یہواروی          | ۲- قرآن اپنے متعلق کیا کہتا ہے؟ |
| ۲۶۸ | جانب مولانا محمد بر عالم صاحب میرٹی               | ۳- اسلام میں رسول کا تصور       |
| ۲۹۵ | جانب لفظت کرنل خواجہ عبدالرشید صاحب آئی - ایم ایس | ۴- علم الفیات کا ایک افادی پہلو |

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

# نَظَارَاتُ

سچمیں نہیں آتا کہ ملک میں کچھ کل فرقہ والان کشیدگی کا ٹھہر جس شرمناک طریقہ پر ہو رہا ہے اس پر کن لغتوں میں انہاراً فسوس کیا جائے۔ ہندوستان کی پیشانی پر غلامی کا کانگ کائیں کہ کچھ کم تھا کہ اب اس طرح آپس میں لڑ جھک کر اقوام عالم میں اپنے لئے ذلت و سوائی کا ایک نیا سامان بہم ہو چکا یا جا رہا ہے۔ اس وقت صورت حال یہ ہے کہ انگریز اعلان پر اعلان کر رہا ہے کہ وہ ہندوستان کو آزاد کرنا چاہتا ہے اور اپنے اس ارادہ کی صداقت کو ثابت کرنے کے لئے اس نے آزادی کی اپنی قطادے بھی دی ہے جانپہاب مرکزیں مختلف اقوام ہند کے مسلم نمایندوں کی گورنمنٹ قائم ہی، صوبوں میں حکومت کا کام خود عوام کے منتخب کئے ہوئے افراد حلا رہے ہیں دنیا کی بڑی بڑی حکومتوں کے ہندوستان خود اپنی صوابیدی کے مطابق یا سی رشتہ جوڑ رہا ہے اور یہ سب طاقتیں بھی اُس کی طرف دوئی اور تعاون کا ہاتھ بڑھا رہی ہیں اقوام متحده کی صلح کا نفرن میں ہندوستان کو برابر کی نمائندگی کا حق حاصل ہے اور یہ اس سے فائدہ اٹھا رہا ہے۔ لیکن ہندوستان کے لوگوں نے آزادی کی اس اپنی قطاد کا خیر مقدم کر لیا ہے؟ اس کا جواب لینا ہو تو مکملتہ بھی، احمد آباد، ال آباد، مشرقی بیکال، بہار اور میرٹھ کے دروازگر اور رہنمائی شرمناک واقعات پر ایک نظر ڈالئے۔ جہاں اتنا خون پانی کے قطروں سے زیادہ بے دردی اور بے رحمی سے بھایا گیا ہے اور جہاں کے ہزاروں مردوں اور عورتوں کی خانہ خرابی نے انسانیت و شرافت کے نام کو بھی بٹھ لگا دیا ہے۔ آہ! اکتا بذریعہ ہے وہ طائرنے پر دام جس کے قید و بند کی بنشیں صیاد ڈھیلی کرنی چاہتے ہے تاکہ اس کے بال و پر میں طاقت آجائے تو وہ قفس سے پرواز کر کے لیکن عرصہ دراز کی خرے گرفتاری و اسارت کے باعث وہ بذلیق قفس کو ہی اپنا آشیاں سمجھنے لگا ہے اور اس بنا پر صیاد جال کا ایک حلقو ڈھیلا کرتا ہے تو وہ اپنی منقار سے اسے پھر کس دیتا ہے۔

بن رہے ہیں اپنی منقاروں سے حلقو جال کا طاروں پر سحر بے صیاد کے اقبال کا

اس وقت تک کی عام اطلاعات یہیں کہ ایک شرقی بگال کو چھوڑ کر باقی ہر جگہ کے فسادات میں جانی اور یالی نقصان زیادہ تر مسلمانوں کا ہی ہوا ہے اور قرین قیاس بھی یہی ہے کیونکہ مسلمان سمجھیت مجموعی ہندوستان کی ابادی کا کل ٹھہر حصہ ہے اور الکفرملہ واحدہ کے ارشاد کے مطابق باقی سب قویں ان کی مخالفت میں ایک ہیں لگنی میں اس قدر کم ہونے کے باوجود وہ اقصادی تبلیغی اور سیاسی اعتبار سے بھی اپنی ہمسایہ قوموں سے بہت سچھے ہیں، لے دیکھا یک فنِ حرب ضرب تھا جس میں مسلمان سب پر فوقيت رکھتے تھے لیکن اب اس میں بھی ان کو وہ انتیز باقی نہیں رہا، کیونکہ دوسری قوموں نے باقاعدہ ورزش اور حرب و ضرب کی تعلیم کو اپنی زندگی کے سمولہ میں شامل کر لیا ہے اور وہ اس پر سختی کے ساتھ عامل ہیں۔

یہ نقصانات تزوہ ہیں جو غربی مسلمانوں کو اب پہنچ رہی ہیں اور کوئی صورت نظر نہیں آتی کہ ان کی تلافی کس طرح ہو سکے گی اب ترا اس پر غور کیجئے کہ اگر ان فسادات کا خاتمہ نہیں ہو اور موجودہ المذاک صورت حال یونہی قائم ہی تو ان کے باعث ملک میں جو سیاسی انقلاب پیدا ہوگا مسلمانوں پر اس کے اثرات کیا ہوں گے؟ بہت ممکن ہے مرکز میں جو قومی حکومت قائم کرو ہو لوث جائے اور بعدی نہیں کہ صوبہ کی حکومتیں بھی ختم ہو جائیں لیکن کیا اس کے بعد ہندوستان کی غلامی کی زنجیریں پھر سخت ہو جائیں گی؟ اور ملک اس وقت آزادی کی جس منزل تک پہنچ چکا ہے اس کے قدم اس سے پھر سچھے لوث جائیں گے ظاہر ہے کہ کوئی ہوشناہ ان جس کی نظر دنیا کے موجودہ حالات اور مین الاقوامی سیاسی انقلابات پر ہے اس سوال کا جواب اثاث میں دینے کی جرأت نہیں کر سکتا، ممکن ہے سادہ لوح مسلمان اس وقت بھی اسی طرح "یوم نجات" نائیں اور جن چراغاں کریں جیسا کہ انھوں نے گذشتہ جگ کے آغاز میں کانگری وزارتوں کے استعفای نئے پر کیا تھا لیکن جن حالات نے اخذگر جیل کے قیدیوں کو رجن کے متعلق نئے نئے متواتک کی تیاریاں کی جا رہی تھیں آج ہندوستان کے اقتدار اعلیٰ کی کریمیوں پر بلا تھا یا ہے، کون کہہ سکتا ہے کہ کل وہ حالات بدل جائیں گے اور کوئی طاقت برطانوی ملکیت کے دست و بازو میں جس کو جگ نے بالکل مغلوچ اور شل کر دیا ہے اسے پھر اسی روح تو انہی پھوٹکے کے گی کہ وہ ہندوستان کی چڑیا کوس میں اب شاہین کے سے بالا و پر پیدا ہو گئے ہیں پہلے کی طرح مصنفوں کی پیڑ کے گی۔ ایک ہزار متر پر چھپاں ایسے بطلِ اعظم نگاشان کا قریگا نمی میں جا پڑنا اس بات کی دلیل ہے کہ برطانوی شہنشاہ است۔

اب عالم سکرات طاری ہے اور وہ کسی طرح اس سے جا بہر نہیں ہو سکتی اور دوسری جانب ہندوستان میں غالب اکثریت رکھنے والی قوم جو ۲۰ سال سے حکومت سے بار بار نکلیتی جلی آرہی ہے اس کی بہت وعزم کا یہ عالم ہے کہ ہر روز جب آفیبلم مہریا ہر دل میں نئی اہمگوں اور بولوں اور پہلے سے زائد جوش و خروش کی دنیا آباد پاتی ہے۔ ان حالات کے میں نظر کیونکہ بار کیا جاسکتا ہے کہ مرکزی حکومت اور صوبائی حکومتوں کے ختم ہو جائے کے بعد ہندوستان پھر بھی غلام ہی رہے گا اور اس کے لئے آزادی کا جو اعلان بار بار ہو چکا ہے وہ جو غلط کی طرح منور کر دیا جائے گا۔

اب خدا کے لئے ذرا ہندو ہے دل و دلاغ ہی غور فرمائیے کہ اگر مسلمانوں کی منفی سیاسی پالیسی کا یہی عالم رہا تو اس وقت ہندوستان کے دل کو رفرنڈمِ توحید کا یہی خشنر ہو گا! اس سوال کا جواب معلوم کرنے کے لئے آپ کے دو وجہے کی ضرورت ہیں گذشتا پر میں جبکہ برطانوی مشن ہندوستان آیا تھا اس وقت سیکیرا اخرا کتوہ تک جبکہ مسلمانوں نے بھیثیت جماعت حکومت میں شرکت کی ہے۔ ان چند ہمینوں کی مسلم سیاست کی رو مدار پا یک نظر ڈال جائیے تو آپ کو معلوم ہو گا کہ دعاوی کیا تھے؟ غرب کیا لگائے جاتے تھے؟ مسلم عوام کے دل و دلاغ میں تصور کیا پیدا کیا گی تھا؟ تعمیلات کس قدر سخت تھیں؟ لیکن بالآخر ہمہ اپنے آپ کو مجبور و بے بس پا کر اسی ایک قلمہ خشک پر قناعت کر لی گئی جس کو انگریز نے "بکمال فیاضی" پیش کیا تھا! اپنے اگر ہمارے قول و عمل کی عدم مطابقت اور افسوس وہ دلی و پست ہتھی کا عالم کل ہی بھی بھا تو کون بتا سکتا ہے کہ کم اس سرزین میں غریب مسلمان کی یہی زندگی کا انجام کس درجہ عہتناک ہو گا!

لے کا شاہ! ہم سمجھ سکتے کہ تو یہ حرف غوف لگانے اور کسی کے خلاف جنیات نفعت و عدالت کے خلاف کرنے سے نہیں ثبیں بلکہ قوم ہتھی ہے اخلاقی اور روحانی اعتبار سے بلند پایا ہونے سے تعیینی اور اقتداری جنیت میں مصبوط اور طاقتور ہونے سے۔ ایک بلند مقصد کے ساتھ والہانہ گروہیگی کے رکھنے اور اس کے لئے بے پناہ دولت عزم و بہت ثبات و استقلال عمل پیغمبر اور مسلسل پکار بندہ رہنے سے جو قوم ان صفات کی حامل ہو اسے بھی کوئی ہم نہیں سمجھ سکتا اور اس کے حقوق کو کوئی طاقت غصب نہیں کر سکتی۔ مغل اسلام اقبال مرحوم نے کہا ہے اور یہ ملک بھی کہا ہے۔

خارج جان میں کبھی ہو نہیں سکتی وہ قوم عشق ہو جس کا جو راقمہر ہو جس کا غیور

# قرآن پر متعلق کیا کہتا ہے؟

از خاک سو لا نامہ حفظ المحن مبارکہ مسیو ہاؤسی

(۲۳)

میکہ اسی طرح عالم روشنی کا حامل ہے لیکن گذشتہ سطور میں واضح ہو چکا ہے کہ «عقل» انسانی ہدایت کی وہ شیعہ نہ ہے جس کو قدرت حق نے انسان کے باطن میں ودیعت رکھ دیا ہے اور یہی قوتِ عقل حق دبائل، نور و ظلت، ہدایت و ضلالت، نیک و بدیں انتیاز کرنی اور کھوٹے کو کھرے سے جد کرنی ہے گویا وہ ایک روشنی کا مینار ہے جو عالمِ صنیع کے اندر ہوت اپنے نور سے اچھے بُرے راستہ کا انتیاز ظاہر کرتا رہتا ہے لیکن ہر ذی عقل اس حقیقت کا بھی مترف ہے کہ عقل انسانی کا داخلی ماحول، خیالات و افکار اور ادیام و شہوات سے اور خارجی ماحول ظلمات کفر و شرک اور سوام و عوائد جاہلیت سے گھرا ہوا ہے اس لئے عقل کی روشنی اور درخانی کے باوجود وہ ماوراء مادی ہدایات اور الہدایت کی راہ میں پگا مرن ہونے سے عاجز ہے اور یہ ظلمتیں اور ناتکیاں عقل پر اس طرح چھا جاتی ہیں کہ باطن کی یہ روشنی اپنی مفوضہ خدمت کے لئے مجبور نظر آتی ہے یا دی ہی قانونِ نظرت جس نے مادی ظلمتوں میں فوری بصارت کو عاجز ظاہر کر کے خارجی روشنی کا محتاج قرار دیا تھا روحانی ظلمتوں میں فور عقل کو درمانہ ظاہر کرتے ہوئے معرفت حق اور ادراک حقیقت کے لئے خارج سے کسی روشنی کی اعتماد و امداد کو ضروری قرار دیتا ہے خواہ وہ روشنی اپنی اقدار کے لحاظ سے تنگ بدلماں ہو یا کسی درجہ و سخت آغوش کی حامل اور خواہ اپنی لا الحمد و دوستوں کے لحاظ سے تمام کا نتات ہست و بود پڑا وی وعیط ہو۔

پس قرآن عزیز نے اسی طویل حقیقتِ حال کو اس سمجھنا نظر باشد لالی میں بیان کیا ہے:-

قد جاءكم من الله فروا بلا شبه تہارے پاس آنکھی جانب سے روشنی آگئی“  
 یعنی جس طرح آنکھ کی اندر ورنی روشنی تارکیوں میں بغیر باہر کی روشنی کے نہیں دیکھ سکتی،  
 اسی طرح انسان کے باطن کی روشنی (عقل) بھی اور اہم موسات کو ظلمات بعضہا فوق بعض کی بناء  
 خارجی روشنی کی اعانت کے بغیر حقیقت کا نظارہ نہیں کر سکتی سادھے خارج کے اس نور تباہ ہی کا نام  
 نہ سب کی اصطلاح میں ”وجی“ ہے جو بلاشبہ صراط مستقیم کے لئے نور الاذوار ہے۔ بیس اگر وحی الٰہی کی  
 یہ روشنی انسانی مرکات کے لئے معاون و مددگار نہیں تو انسان کبھی حقیقت کو برمی کر عیاں نہ دیکھ  
 سکتا، یہی وجہ ہے کہ رسول و بنی کی بیت کی ضرورت ایک حقیقی اور فطری ضرورت و حاجت ہے تاکہ  
 وہ اس نور خارجی کو ہم تک پہنچاتے اور را وہیلت دھلانے۔

ادبی وجہ ہے کہ عادی دنیا کے دوراً و لین میں جبکہ اس کا دامن تنگ تھا یہ روشنی بھی مختصر صد و  
 کو روشن کرتی رہی لیکن جب دنیا عادی سن شعور کو پہنچی اور اس کی نشوونمانے مدد بلوغ حاصل کر لیا تو اس  
 نسبت سے آہستہ آہستہ یہ خارجی تو بھی دیس سے دیس نزہوتے ہوتے سن شعور اور حمد بلوغ کو پہنچ کر  
 اور قرآن کی شکل میں ”نور میں“ بن کر جلوہ گر ہوا اور اپنی تابانی درخشنانی سے کل معمورہ عالم کو روشن  
 و منور کر دیا اس لئے یقیناً قرآن کا یہ دعویٰ حق ہے کہ اگر اس سے وابستہ مقدس ہستی آفتاب رسالت  
 اور سراج میر ہے تو وہ بلاشبہ کائناتِ انسانی کے لئے نور میں ہے۔

وَانْزَلْنَا إِلَيْكُمْ نُوراً مُّبِينًا إِذَا

اور تاری ہم نے تم پر روشنی واضح۔

يُرِيدُونَ لِيُطْهِيُونَ أُنُورَ اللَّهِ

وہ ارادہ رکھتے ہیں کہ انسان کے نور کو اپنے منہ سے

بَا فَوَاهِهِمْ وَاللَّهُ مُمْتَدٌ نُورًا

بھجادیں اور انسان پا نور پر را کرنے والا ہے

دَلْكَمَةُ الْكَافِرِ وَنَوْرٌ (صف)

اگرچہ کافروں کو بُرائگے۔

بِرِيدُونَ ان يطْهِيُ اُنُورَ اللَّهِ

وہ ملاحدہ رکھتے ہیں کہ اپنے منہ سے خدا کی روشنی کو

بَا فَوَاهِهِمْ وَيَا بِاللَّهِ إِلَّا إِنَّمَا

بھجادیں اور انسان اپنی روشنی پر اکے بغیر نہیں

نُورٌ وَلَكُمْ الْكَافِرُونَ (توبی) رہے گا اگرچہ کافر بُرائیں۔

قد جاءكم من الله فرداً بیشک تہارے پاس آئی ہے اسکی طرف کو  
کتاب مبین (مانہ) روشنی اور کتاب واضح۔

وَاتَّبِعُوا النُّورَ الَّذِي نَزَّلْنَا عَلَيْكُمْ أَوْ تَبَعُوا هُرَيْسَةَ اس روشنی کے جواں کے ساتھ اتری۔

فَامْنُوْبَا يَسِّهَ وَرَسُولِهِ وَالنُّورِ پس ایمان لا افسوس پر اس کے رسول پر اور

النَّهِيَّا نَزَّلَنَا۔ (تفاہن) اس نور (قرآن) پر جو ہم نے آتا رہا۔

پس اگر یہ صحیح ہے کہ "آفتاب آمد دلیل آفتاب" نو لاریب یہ بھی درست ہے کہ قرآن نور ہے اس لئے کہ وہ خود اپنے الفاظ و معانی کے حقائیق میں واضح اور روشن ہے اور تمام کتب سما دیہ اور ادیان حقہ قدیمیہ کے حقائق کو بھی تاریکی سے روشنی میں لانے والا ہے اس لئے جو شخص بھی اس کی مسخرہ انتفاصہ پر بلاغت اور واضح اسالیب بیان کو فکر و نظر سے دیکھتا اور تدبیر و تعلق کی رہا ہے جانچتا ہے تو اس پر ایک لمحہ کے لئے بھی یہ حقیقت مستور نہیں رہ سکتی۔ اور جس طرح بھی کافی قدر روشن ہو گردد و میش کو منور کر دیتا ہے اور جو دو انکار کے باوجود کسی کو اس کے بغیر روشن کا انکار کئے نہیں بن پڑتا اسی طرح جب وہ اپنے اعجاز زبان کے ساتھ کائنات کو غافل بکرتا ہے تو عقلِ سلیم کو قبل کیتے اور قلب فہیم کو متاثر ہوئے بغیر کوئی چارہ کار باتی نہیں رہتا اور کوچ زبان اس اقرار سے منکری رہے لیکن باطن قلب اس کے روشن دلائل درجہ بین کے ساتھ اعتراف و قبول پر جو مرد ہوتا ہے۔

مثال کے طور پر مکمل توحید یہی کوئے لیجئے کہ خدا کی الوہیت و ربویت کا ملمہ کا اعقاد و وجود انسانی کے مقاصد عظیمی اور معارف علیا میں سے ہے کیونکہ اس اساس پر ہنچ کروہ حقائق و معارف سے اسکا ہی پاتا ہز کریہ نفس کے نتیجہ و ثمرہ سے حقیقی استفادہ کرتا اور عقل کو متور و درخشاں بناتا ہے اور یہی وہ عقیدہ ہے جس کے پیش نظر وہ اپنی ہستی کو تمام کائنات سے بہت و بہد کا خلاصہ اور ثمرہ سمجھ کر خدا کا خلیفہ اور نائب کہلاتا ہے۔ خانپنہ ہر دعا و دہر زمانہ میں ابیار و دل اس مقاصد عظیمی کی دعوت دیتے اور امام سا بقد کو پیغام حق ساتے رہے ہیں لیکن تاریخ شاہد ہے کہ امام ما صنیہ نے اول تو اس حقیقت پر زیادہ دھیان ہی نہیں دیا اور اگر دیا بھی تو زیادہ عرصہ نہیں گزرتا تھا کہ پھر قورنفلت میں گرجاتی اور شرک و بت پرستی کو

شاربناک فطرت کو منع کر لیتی اور عقل و خرد کو برداشتی تھی اور بلندی و سرفرازی سے گر کر خدا کے سوا کائنات کو ہر چیز کے سامنے سر بجود نظر آتی تھی تو ایک ہمچنہ ہوتا تھا اس لئے کہ ابھی ان کے عقول اور راثا نے من شوکی سی بخشی حاصل نہیں کی تھی اور اس لئے بھی کہ عقل و خرد کی خاتمی اور نشوادار مقام کی مکرداری ان کو اس دقيق مسئلہ پر مستقیم نہیں رہنے دی تھی وہ بلاشبہ ایک خدا کے قائل رہتے تھے مگر ساتھ ہی ایزار رسان اور مضرت کنان اشارہ کے خوف یا ان میں کسی ندرت کے وجود یا ان کی افادت کے تاثر سے ابھی خادم اشارہ کو خود روم بنا کر خدا کی طرح پوچھنے لگتے اور خدا کا اہم و فریک مان لیتے۔ نیز یہ تین کرنیشیت تھے کہ عالم سفلی و علوی کی یہ خلوقات ہمارے اور خدا کے درمیان ایسا واسطہ ہیں کہ جب تک ان کی پرستش اور پوجا کر کے ان کو خوش اور راضی نہ کر لیں گے خدا کی رضا کا حصول ناممکن ہے ۔ ما نعبد هم الاء لیق بونا الی اللہ زلفی

لیکن مسطورہ بالا وجوہ کے علاوہ توحید خالص پر ان کی عدم استقامت کی ایک نمایاں علت یہ بھی تھی کہ ان کی مذکورہ بالا خاص کاریوں کی وجہ سے اس مسئلہ کے افہام و تفہیم میں استعارات و تشبیہات کو روا رکھا گیا تاکہ یہ سادہ مگر دقيق مسئلہ ان کے عقل و ذہن سے قریب تر ہو سکے۔ مگر ان کی خام کاری زیادہ تر تک اس کے ملی خدوخال سے متاثر نہیں رہتی تھی۔ اگر وہ اصنام پرستی، کو اک پرستی اور مظاہر پرستی سے اجتناب کرتے بھی تو استعارات و تشبیہات کو مل مان کر کسی ابیا و رسول کو خدا کا بیٹا کہتے اور کسی بزرگوں اور مقدس انسانوں کو اوتارنا کر خالص توحید سے منہوڑ لیتے تھے پس جبکہ ادیان و ملک کی تاریخ کا کوئی صفحہ بھی شرک سے خالی نہ رہا اور تمام کائنات میں خدا پرستی کی جگہ اصنام پرستی، مظاہر پرستی اور انسان پرستی نے لے لی تو یہ تمام عالم ظلمات ترک و کفر سے یکسر تاریک ہو کر رہ گیا۔ اس وقت ظلمتوں اور تاریکیوں کے ان تمام پردوں کو چاک کر کے اس مسئلہ کے ہر کو شہ اور سہلہ کو الگ کری نے روشن و منور کر دکھایا اور کسی گو شہ کو بھی تاریکی میں تشنہ رہنے دیا تو وہ صرف یہی "نور مبین" ہے۔ جس کا دوسرا نام قرآن ہے۔

برہان | قرآن عزیز، "الکتاب" "الہدی" اور "ترمیم" ہے یہ خالق، دلائل کی ترازوں میں کہاں تک پورے اترے اور تاریخِ ادیان و ملل کی شہادت نے اُن کو کس حد تک حق ثابت کیا گذشتہ سطور سے بخوبی اندازہ ہو سکتا ہے لیکن قرآن اس سے آگے کچھ اور بھی دعویٰ رکھتا اور کہاں چاہتا ہے کہ وہ "برہانِ رب" ہے۔

یا ایہا الناس قد جاءكم برهانٌ لوگو اہلا شہر تھارے پاس تھارے پروردگار  
من ربکم - (الناس) کی "دلیل" آہنگی -

اکثر علماء اسلام کا قول ہے کہ اس مقام پر "برہان" سے مراد "ذاتِ اقدس" محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہے یا ان کے معجزات بہارات مراد ہیں اور بعض علماء کہتے ہیں جن میں زخمیری نایاب ہیں کہ اس سے مراد قرآن ہے ہمارے نزدیک ان اقوال میں کوئی اختلاف نہیں ہے اس لئے کہ لغت میں برہان کے معنی "جنت دلیل" کے ہیں یعنی وہ شے جو کسی دعوے کے ثبوت کا کام دے برہان کہلانے کی مستحق ہے تو اس حماڑے اس کا اطلاق ذاتِ اقدس پر بھی ہوتا ہے کہ وجودِ با وجودِ سراسر دعویٰ رسالت کی صداقت کے لئے روشن ثبوت ہے اس لئے کہ وہ "بنی امی" ہے جو انسانی آنکھ ترمیت سے محروم کالج و اسکول یا شخصی است ذہن اور ہرین فن کی شاگردی سے ناٹاشا، تدریی تعلیمی سوسائٹی سے بیگانہ، ماحول اور گرد و پیش ہر قسم کے تعلیمی اداروں اور علمی نذرکروں سے خالی، دین و ملت کی تعلیم اور دنیاوی تہذیب و حضارت دونوں معدوم غرض ابتدائی عمر تینی دس سالی کی آئینہ دار اور عکس کا کوئی حصہ بھی کسی کے سامنے زانوئے ادب تذکرنے سے بیناً لک ایسا کہ جہاں آبشارِ مغرب اگل و گکار کی جگہ جلسے ہوئے یہاں اور تیہی ہوئی ریت بادی موم چل جائے تو دماغ ہانڈی کی طرح جوش بارے لگے گویا ہر قسم کے دماغی انسوں کا لئے ناموزوفیں "بواہ عذیرہ ندی" ذریعہ عند بیتک المحروم" پس اس نام ناس زگار عالات میں یعنی برس تک اسیوں اور ان پر چھوٹوں کے دمیان سادگی سے گزار کر کیک بیک غاری جو اسے ایسا کلام پیش کر دیتا ہے جو نظم و ترتیب، الشجام، ارتباط، معانی و مطالب، حقائق و معارف اور نکات و لطائف میں سے ہے اس کے پیش نظر سراسر اعجازی اعجاز ہے تو اس کے سوا اور کیا کہا جاسکتا ہے کہ یقیناً یہ مقدس ہستی برہانِ راست خدا کے برتر

کی آنکوشا رحمت سے فیض حاصل کر کے کائنات انسانی اور تاریخی ادیان و ملل کے سامنے ایک ایسی "جنت اور زیارت" بہانہ ہے جس کی صداقت کا انکار بہبہت و حقیقت کے انکار مخالف ہے۔

تیسے کہ ناگرde قرآن درست  
کمپنیا نہ چند ملت پہ شست

لیکن اس حقیقت کو بھی فراموش نہیں کیا جاسکتا کہ اگر ذات قدی صفات پھر نہیں "برہان" ہر تو اسی لئے مسطورہ بالاشکون و حالات کی موجودگی میں اس نے ایک ایسا اعجات ہیش کر دیا جس کے سامنے ساری کائنات علمی تسلیم خم کرنے پر مجبور ہوئی اور جس کے معارضہ سے عاجز و درمانہ ہو کر یہ کہنا پڑتا و اللہ ما هذَا كلامُ الشَّرِّ۔ قسمِ خدا یہ بشر کا کلام نہیں ہے

اور اسی اعجاز کا نام "قرآن حکیم" ہے

اور اگر مجرّات النبی مراد ہوں تو اس اعتبار سے بھی یہ اطلاق اس لئے صحیح ہے کہ جب اندیشائی  
نے ان اقوال کی رہنمائی کے لئے انبیا رسول علیہم الصلوٰۃ والسلام کا سلسلہ جاری فرمایا تو ان کو بینا مام  
صدقّت اور دعوت حق کے لئے دو قسم کے سامان عنایت فرمائے ایک علیٰ دلائل اور شواہد و نظائر تاکہ  
اہل علم و نظر کے لئے تعلیماتِ حق و صداقت کی جانچ اور پکھ کا موقع میر آئے اور دوسرے ایسے مجرّانہ امور کے  
جن کے مقابلے سے جیران و عابز ہو کر حق و صداقت کے سامنے وہ ہمیں اب بھی ستر گیم ختم کرنے پر مجبور ہو جائیں  
جو علمی کا وشوں اور فکری و عقلی دلائل و براہین سے اس درجہ مناثر نہیں ہوتیں جس قدر کہ خرق عادت اور  
اعجائز قدرت سے اثر پذیر ہو جایا کرتی ہیں چنانچہ انسانی نعمیات کا یہ قدیم فرض ہے جو ہزارہ زمانہ ہیں ان  
دو قسم کے موثرات کے درمیان تفہیم رہا ہے۔

پس اگر حضرت مولیٰ کو بیویضا اور عصا عطا ہوا اور حضرت عیسیٰ کو دم عیسیٰ بخت اگیا تو اس قسم کے عملی معجزات کثیر تعداد میں ذات اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کو بھی غایبت ہوتے ہیں لیکن ان تمام عملی معجزات سے بلند و بالا متعجزہ جو حجت و بہان اور دلیل حکم و لقین مہم کا شاہکار ثابت ہو، قرآن کے علاوہ دوسرے کوئی ہو سکتا ہے اس لئے مہماں من رکم کی توجیہ اگر معجزات سے بھی کی جائے تب بھی اس کا

اطلاقِ اولیٰ قرآن سے زیادہ اور کسی پر نہیں ہو سکتا۔

اور اگر بربان "کی تفسیر صرف "جوت دلیل" ہی کے ساتھ کیجئے تو مجھے قرآن ہی کو پیش کرنا پڑے گا اس لئے کہ انسانوں کی ہدایت اور ثقین کے ارشاد و دعوت کے لئے بلکہ انسانی معاد و معاش یعنی حیات اولیٰ و آخری۔ دنوں کے لئے نہ اس سے بہتر کوئی دلیل سامنے آسکی اور نہ اس سے بلند کوئی "برہان" روشن و رو نہ ہو سکا۔

غرض بربان رب "کی کوئی تفسیر بھی کیجئے قرآن بہر حال درمیان میں آجاتا اور ناقابلِ انکاریت کی طرح نہیاں ہو جاتا ہے۔ پس بالواسطہ اطلاق کیجئے یا بالواسطہ قرآن بلاشبہ جوت دلیل ہے، بربان ہے بلکہ "برہان رب" ہے۔

اپ قرآن کا بخوبی مطابق فرمایے اور تقدیر و تعقیل کو واسطہ بنا کر غور فرمائیے تو خود فیصلہ کرنے پڑے مجبور ہوں گے کہ اعتقاد و ایمان، اطلاق و عمل، عیش و میت و عاشرت، غیب و شہود کوں سامنے کر جس کو قرآن نے سچھ بند کر کے ہوں گے کی دعوت دی ہے، نہیں وہ تو ہم شکل پر بربان جھوہن اور عقل سے اپیل رہتا اور ان کی روشنی میں حق و صداقت کا فیصلہ چاہتا ہے اس لئے وہ ہر مسئلہ پر دلیل دیتا شواہد و نظریات پیش کرتا اور کہر فکر و نظر کو رجھت دے کر حق و باطل میں امدادی زکا طالب ہوتا ہے۔

اور جو چنگ وہ انسان کے قاب و دماغ اور اس کی انسیاتی کیفیت کو متاثر کرنا پڑتا ہے اس لئے کہ ان ہی کے تاثر سے اعتقادِ ثقین اور اذ عالم و جو دمیں آتے ہیں اس لئے وہ آپ دلائل و بربان میں اس حقیقت کو کبھی فرماؤش نہیں کرتا کہ منطقی طریق استدلال کی جگہ وجود انسانی اور خطابی بربان ہی مضارب بن کر ساز ہستی کے نفیا تی اور وجود انسان کو چھپتا اور انسان کو بن دیکھے خدا کی معرفت عطا کر سکتا ہے پس جب وہ خدا کی مقدس ہستی پر ایمان و اذ عالم کا طالب ہوتا ہے تو صخری و کبھی اور تیجہ کی ترتیب اور قضاۓ کے باہمی ارتباط سے بے نیاز ہو کر عالم محسوسات کے اُن سادہ نقوش کو پیش کرتا ہے جو خود بخود ایک غیر جانبدار غیر متعصب اور خالی الذہن ذی عقل کے وجود انسان کو اپیل کرتے اور عقل و شہود

مطلوب یہ ہے کہ بے پہلے انسان اپنی ذات اور اپنے وجود پر نظر ڈالے اور سوچ کے تو والوں  
تماسک کا پسلہ جس کا ایک طور خود بھی ہے کس کے ذریعہ عمل میں آتی ہے کیا انسان کو وادھنے یہ ہیوں!

عطائی کیا ہے، یہ چشم و ابر و یہ سرخ رعن، یہ بازو اور ہم کا تناسب اس کا بخشا ہوا ہے اور پھر اس ہم خالکی میں زندگی اور حیات کیا ہے اور کس کا عطیہ ہے اور حیات انسانی میں مادی ساخت کے ساتھ عقل و شعور، جذبات و احساسات، اور اکات و خواہشات کا یہ تلاطم کیا اکرے ہے، یہ مادہ، اور اس کی حرکت کا صدقہ ہے، یا انسان نے انسان کو یہ سب کچھ عطا کیا ہے اور یا پھر انسان سے کمتر مخلوق اپنے سے اعلیٰ مخلوق کی ایجاد کی صاف میں ہے؟ جب مادہ عقل و شعور اور جذبات و اور اکات سے خالی ہے تو لطیف سے لطیف شکل میں بھی اس سے ایک ایسی شے کس طرح وجود میں آسکی جو اس کی اپنی بنیاد ہے میں موجود ہیں۔ درخت کی گھنی میں جبکہ نظر اور عقل کا وجود ہی نہیں ہے تو درخت یا اس کے برگ و باریں نظر و عقل کی تلاش ایک عبث فعل ہے البتہ گھنی میں گو بالا فعل برگ و باریں درخت کا نہ موجود ہیں ہے تاہم درخت اور درخت کے چہل پر چول لطیف یا لطیف تر وادہ ہی ہے اور یہ تو عقل بہولت فیصلہ کر سکتی ہے لہ گھنی میں مستور مادہ نے یہ سب کچھ زنگ و روپ اختیار کر لیا ہے۔

غرض جبکہ عقل، شعور، جذبات، اور اکات "مادہ" کے ساتھ دروکا بھی واسطہ نہیں رکھتے اور کسی دوسرے عالم کی شے نظر آتے ہیں تو ان کو بے جان اور بے کیفیت مادہ کی پیداوار کیسے کہا جا سکتا ہے؟ پھر یہ بھی دیکھتے ہیں کہ توالی و تسلسل کا یہ سلسلہ گو سلسلہ بجاري نظر آتا ہے لیکن ان کو غیری تقاضا کے پورا کرنا کسکے علاوہ مخلوق انسانی میں مطلق کرنی دخل نہیں ہے بلکہ عام طور پر وہ تو یہ بھی نہیں جانتا کہ مل کے پہیت میں "انسان" نشوونما پا رہا ہے یا کوئی انوکھی قسم کی مخلوق ہے اور یہ تو گمان بھی نہیں ہو سکتا اور عقل اس کو باور کری ہیں سکتی کہ انسان جیسی اشرف مخلوق جو کائنات کا خلاصہ ہے اپنے سے پست مخلوق کی صنایع کا شکرہ اور تجھے ہے تاہم اس کے سوابے اور کیا فیصلہ کیا جاسکتا ہے کہ اس کرم و فرشت ہستی کو کسی ایسی بلند تر ہستی نے بنایا ہے جس کا یہ قدرت (انرجی) کائنات کی قدرت (انرجی) سے زیادہ قوی اور عقل و شعور اور اکات سے بلند قوت کا سرچشمہ ہے۔

پس اگر اس فکر و نظر کے ساتھ اپنی اور کائنات کی خلقت پر غور کرو گے تو یقین کرنا ہو گا کہ نظامِ عالم کی یہ نام کا فرمایاں ایک صاحبِ ارادہ، صاحبِ قدرت اور صاحبِ حکمت ہستی کے

ارادہ و حکمت اور قدرت و اختیار کے بے قید و صفات کے زیر اثر ہیں اب تم کو اختیار ہے کہ وحی الہی کے "برہان" کی روشنی میں اس قادر مطلق ہستی کو خدا ہبھا اور صفات الغاظتیں اذعان و لقین محکم کے ساتھ ذات و احده پر ایمان لے آؤ یا برہان رب سے منہ موڑ کر اس کا کوئی دوسرا نام تنجزیز کر لو کیونکہ قانون کی تبدیلی سے حقیقت بہ حال حقیقت ہی رہتی ہے تبدیل نہیں ہو جاتی۔

پھر غور کر و زندگی اور موت کے فلسفہ پر آخری کیا ہے کہ تم ہمیشہ زندہ رہنے کے ہزار جتن کرو تب بھی تم کو بچہ موت سے چینکا انصب نہیں کیا یا اس لئے نہیں ہے کہ تمہاری زیست و موت خود تمہارے اپنے اختیار میں نہیں ہے اور اگر اس کو اب اب مادی کے ساتھ وابستہ بھی کیجئے تب بھی اس کا کوئی حل نہیں ہے کہ فلاں سبب کے ساتھ ہی موت کیوں وابستہ ہوئی اور بالآخر اس کیوں "اور" کیا کا جواب اس پر جا کر تم ہو جاتا ہے کہ قدرت کا قانون اسی طرح کام کر رہا ہے لیکن جب "کیوں" کا یہی سوال قافز نہیں ہے تو ہبھرا جاتا ہے کہ اس کا کوئی جواب نہیں رہتا۔ اور اس مقام پر پہنچ کر تمام فلسفہ پر مکاوت و خاموشی کی موت طاری کر جاتی ہے تو اس وقت اس جواب کا تسلی بخش جواب "برہان رب" ہی دیتا ہے اور ایک ابھی و سربری ذات (و حمدہ لاشریک لہ) کا تصور پیدا کر کے "کیوں" کے تمام سوالات کا حل اسی ایک آنکھ کا حقیقت سے پیدا کیا گی تباہی اسے سمجھا دیا جائے۔

اپنے نفس کے بعد اب کائنات کی دوسری اشیا پر غور کرو پائی کس نے پیدا کیا اور ارادہ نے پانی کی شکل کیوں اختیار کی اور بے نظمی اور بے کیفی علی زندگی سے ایسا نام وجود میں کیوں نہ آس کا اسمند کا پانی میٹھا ہو جاتا اور نام دریاوں اور کنوں کا پانی کھا را بن جاتا یا دلوں شیریں ہو جاتے یا دلوں نمیں ہی نظر آتے۔ آخر اس نظم کی تیس کون سی ذی ارادہ و با اختیار صاحب حکمت ہستی کا فرمائے کہ جس نے سمندر کے پانی کو اس لئے نمیں اور سخن بنادیا کہ بند رہنے اور حدود میں مقدیر رہنے کی وجہ سے سڑنے جائے اور دریاوں کا پانی اس لئے شیریں بنایا کہ اس سے ذی روح مخلوق کی تشنہ لبی کا سامان میر آجائے پھر اس پانی سے کھیتوں کو سیراب کر کے مادی زندگی کے کل سامان خوبنہلوش کا نظم کس نے کر دکھایا اور یہی نہیں بلکہ سر بزو شاداب درختوں میں سے آگ پیدا کر کے کس نے زندگی کے

لوازماً ت کی تکمیل کی یہ سب باقیں سوچنے اور صیحت حاصل کرنے کے لئے ہیں کہ کائنات ہست و پود کا نظم کا رخانہ بے جان و بے شعور بارہ اور اس کی حرکت کا نتیجہ و نتھہ ہیں یا بے اختیار ازرجی کا صدقہ ہیں، یا یہ دونوں باقیں غلط ہیں اور دراصل یہ سب کچھ با اختیار و احتمال کے ارادہ و اختیار اور قدرت کا ملکہ کا مطہری غرض انسان کی تخلیق، اس کی حیات و موت، اس کی جانشینی و وراثت کا سلسلہ، نیز آگ پانی، خور و نوش کے لئے زراعت و پیداوار اور ان سب میں ترتیب نظام و تکمیل کا رایسی بات نہیں ہے کفر و نظر پر فیصلہ کرنے میں دشواری محسوس کرتی ہو کہ اس نظم و نظام اور ترتیب و تکمیل کی نسبت کسی بے جان و بے شعور شے کی جانب کرنا عقل و خرد کو ناکارا ثابت کرنا ہے بلکہ اس کی صحیح نسبت اُس ہست کے ساتھ منسوب ہونی چاہئے جس کا نام اللہ ہے اور جس نے انسان کی عارضی اور ابدی فلاح کے لئے نظامِ عالم کے ان اصولوں کو حکم و صبیطہ اور اُن بنیا کا رخانہ عالم کو استواری سُجھی اور درمیم برہم ہونے سے محفوظ رکھا۔

چنانچہ "برہان من ربکم" کی یہی وہ تصریح ہے جو قرآن حکیم کے استدلالات کے سلسلہ میں خدا کے وجود اُس کی توحید، الہیات کے مسائل اور معاش و معاد کے حقائق سب ہی کے اندر روش و قابوں نظر آتی ہے اور صاحب وجدان سلیم کے لئے راہِ حق کی جانب راہنما ہی ہے۔

فرقان | بیشک قرآن عزیز روشن و درخشاں "برہان" بلکہ "برہان رب" ہے۔ تاہم برہان یعنی جوست دلیل کے لئے یہ ضروری نہیں ہے کہ وہ معکر حق و باطل کے درمیان ایسا نکار کے لئے ہی استعمال کی جائے کیونکہ ہو سکتا ہے کہ ایسی شے کے ثبوت پر دلیل و برہان قائم کیا جائے جس کا نکار کسی نے انکار کیا ہو اور وہاں دو متصاد اعتقدات کا فرمایا ہوں بلکہ ایک امر کے وجود و ثبوت کے لئے صرف اس لئے دلیل و برہان پیش کیا گیا کہ وہ موجود ہے اور ثابت ہے اس لئے کسی برہان کی قوت تاثیر اور قدرت لغوز کا بہترین مظاہرہ اس وقت ہوتا ہے جبکہ دو متصاد اور مخالف اعتقدات و نظریات پیش نظر ہوں اور برہان و دلیل کی اس لئے ضرورت پڑے کہ وہ فیصلہ کر دے کہ حق کس کی جانب ہے اور باطل کا رخ کس طرف ہے۔ برہان کا یہ وظیفہ بہت اہم اور نہایت نازک ہے اور اس لئے جس قدر بھی روشن اور واضح

برہان ہو گا اُسی قدر یہ امتیازی حقیقت صاف اور بے لوث نہیاں ہو کر سامنے آئے گی۔ چنانچہ قرآن عزیز اعلان کرتا ہے کہ میرے ”برہان رب“ ہونے کا صرف یہی نثار ہنہیں ہے کہ میں کسی شے کے ثبوت وجود پر دلائل اور شواہد و نظائر پیش کر کے ایک مسلم حقیقت کو عرب یاں کر دیا ہوں بلکہ اُس نازک سے نازک اور اہم سے اہم موقع پر جبکہ حق و باطل یا نور و ظلمت کے درمیان معکرہ زم بپا ہو تو ان کی آوزی شوں کے پر دہ بائے مبتور کو چاک کر کے حق و باطل کے درمیان اس طرح فرق و امتیاز پیدا کر دیا ہوں کہ اگر انہیں عقل و خرد سے بیگانہ نہ ہو تو نظر و فکر ہبہوت اس کو آقتاب عالمیات کی طرح دیکھ لیتی اور حقیقت کو دروغ سے جدا پالنے ہے بلکہ یہ کہنا بجا ہو گا کہ میرے ”برہان من رکبم“ کا طغرا امتیاز ہی یہ ہے کہ کائنات انسانی جب و رطہ ظلمت میں گم ہو کر راہ نور کو گم کر دے یا باطل کے بادلوں میں حق کو نہ دیکھ سکے اور حیران و سرگردان ہو کر برق تاباں کی منتظر ہو تو عالم روحا نیات کا پر دہ چاک کر کے میں سامنے آتا اور گم کر دہ راہ کو منزیل مقصود کی راہ دھکھاتا ہوں۔ اس لئے میں فقط برہان نہیں ہوں بلکہ ”القرآن“ بھی ہوں یعنی دہ مشہور و منتظر دلیل راہ اور برہان صراط ہوں جس کی رہنمائی کے بعد باطل کی تاریکیاں چھپت کر حق روشن ہو جاتا اور ظلمت کے پر دے پھٹ کر نور برق پاٹھی کرنے لگتا ہے۔

بَارَكَ اللَّهُ الْذِي نَزَّلَ

الْقُرْآنَ عَلَيْنَا

عَبْدُ اللَّهِ رَبِّكُمْ لِلْعَلِيَّةِ

نَذِيرًا۔

(ذرقان) باقیوں پر ڈرانے والا رسول ہو۔

قرآن ”القرآن“ سے یعنی حق و باطل کے درمیان فرق و امتیاز پیدا کرنا اس کا طغراست امتیاز ہے کیونکہ جب کائنات انسانی کے سامنے یہ نازک حقائق آتے ہیں کہ توحید حق ہے یا شرک ایمان اسلام صحیح ہے یا کفر و جہود، انبیاء و رسول کی بعثت ایک نظری تقاضا ہے یا جبری انقیاد و سلیم، ماوراء عجائب

پکھنہیں ہے یا بہت پکھے ہے، ہر شے جو عاص و قتل سے بالآخر ہو قابلِ انکار ہے، یا منجز صادق کی خبر پر لایتی قبول، وحیِ الہی رحمت ہے یا رحمت، معاشری مسائل کے حق اور باطل ہونے کا میاگیا ہے اور معاشروں کی صحت و ستم کی کوئی کا علم کس طرح ہو سکتا ہے، ان تمام حقائق و مذاقائق کی گھر کشائی کے لئے قرآن پری سچا رہا ہے اور یہی وہ فرقان ہے جو ہر چیزہ مسئلہ میں دودھ اور پانی کا پانی الگ کر دیتا اور کھرے کو کھونے سے متاز نہ دیتا ہے۔

کیا تم نے ہمیں دیکھا کہ جب قرآن نے توحید خالص کی پیش کیا اور دینِ الہی کے لئے اُس کو اساس و بنیاد ظاہر کیا تو ملت نے اس کے نظر پر کو تعب سے دیکھا اور کشمکش حق و باطل میں الجھکر حق کی روشنی کرنے پا سکے چنانچہ قدیمِ ہندوستان کے باشندوں (شان و حرم) نے کہا کہ کروں دیویوں اور دیوتاؤں کی پریش ہم اس لئے ہمیں کرتے کہی تھیں کہ خدا کو خدا نہیں ہی بلکہ خدا کو پہلی انسان دیوتا نامنے ہیں جس نے اپنی صفاتِ ذاتی کو انسانی شکل عطا کر دی اور گویا خود خدا بشکل انسان (اوتاب) بن کر آگیا ہے یا انسان ابنِ خدا سو کر جز خدابن گیا ہے اور یا پھر مقدس اور بزرگیہ خدا انسانوں کی مورثیاں ہیں یا اجرم ارضی و سماوی ہیں جو نفع و ضرر میں خدا کی صفات کے مالک اور قادر مطلق کی طرح کائنات پر متصروف ہیں اور یا اُن کی پریش خدا کی خوشنودی اور قربت کی کفیل و ضامن ہے تو ان تفصیلات کے بعد اگر ہم ایک قادر مطلق ہی تو خدا کو واحد تسلیم کرتے ہوئے ان سب کے ساتھ خدا کی طرح کا معاملہ کرتے ہیں تو یہیں ہم کو مشترک کہا جاتا اور توحید کا منکر تسلیم کیا جاتا ہے خصوصاً جبکہ ہم میں ایسی جاعنیں بھی ہیں جو خدا کے علاوہ نہ کسی کو اوتار باناتی ہیں اور نہ خدا کا بیٹا ان کو نہ کائنات پر قادر و متصروف تسلیم کرتی ہیں اور نہ مورثی پوچا پر اعتماد کر جتی ہیں۔ البتہ خدا کی طرح مادہ اور روح کو بھی اُنلی و قدیم لیقین کرتی اور اپنے وجود میں خدا کی طرح دوسرے سے بے نیاز تسلیم کرتی ہیں۔

غرض جب ہم سب خدا کی ایک ہستی کو بالآخر نامنے ہیں تو خدا سے باہر خدا نی صفات کا مالک سمجھدیں اگر بعض اشیا کے ساتھ وجود و ہستی میں یا تصرف و اختیار میں خدا کی طرح تسلیم ممی کر لیں تو اس سے توحید کے خلاف شرک کس طرح لازم آ جاتا ہے اور قرآن کس لئے مشترک کہہ کر ہم کو توحید خالص

کی دعوت دیتا ہے۔

اُس وقت قرآن عزیز اُن کے تعجب کر باطل اور امر حرق کو واشگات کرنے کے لئے بہان کی اُس نازک اہم اور وقیع نوع "عمر قران" کو تین بے نیام بناتا اور ان کی جانب فحاطب ہو کر یہ کہنا ہے۔

تم نے "توحید" کی حقیقت سمجھنے میں بہت بڑی غلطی کی ہے۔ اگر اس حقیقت کے ریخ روشن سے پرده اٹھ جائے تو سب ہی غلط فہمیاں دور ہو جائیں۔ تم کہتے ہو کہ خدا کیستی کو واحد اور بالاتر ان کے اگر یہ بھی تسلیم کر لیا جائے کہ خدا بُنکل ان ان ظہور نپر ہو سکتا اور انسانی جسم کے مکتابے تو اس میں کیا تباہت ہے؟ مگر تم نے یہ نہیں سوچا کہ جوستی انسان کا روپ وہارن کر سکتی ہے تو اس میں انسانی صفات بھی ضرور پائے جائیں گے اور لبشری صفات میں حاجت اور ضرورت اس کی نمایاں صفت ہے جو قدم پر ظاہر ہوتی اور اس کی بشریت پر احتیاج کا شکھپہ لگاتی ہے۔ پس اگر اوتار کا عقیدہ صیحہ تسلیم کر لیا جائے تو اس کے معنی یہ ہوں گے کہ خدا بھی دوسروں کا محتاج اور ضرور تند ہے حالانکہ خدا تو اس سبتوں کا نام ہے جو "صلوٰت" یعنی ہر قسم کی حاجات سے "بے نیاز" ہے اور ہر قسم کے خلاف اسے بالاتر ہے کہ اس کے ٹرکرنے کی ضرورت پیش آئے لہذا فیصلہ یہ کرنا بے کہ اگر خدا صمد ہے تو وہ لبشری نسل و صورت اور اوتار کے فرضی عقیدہ سے دور کا بھی واسطہ نہیں رکھتا اور اگر وہ صمد نہیں ہے تو پھر اس کو خدا کہنا ہی بے معنی اور لغو ہے اس لئے کہ دورخی صفات سے اس کی ذات اقدس اعلیٰ و بالا ہے۔ پھر جب وہ "واحد" اور "لا شریک لہ" ہے تو یہ کیسے سمجھیں آسکتا ہے کہ جو اپنی ذات میں یکتا و بے ہتاء ہو، اُس کے تقرب اور اس کی صفا و خشنودی کے لئے جب تک ہم اُسی کی طرح دوسری مخلوقات کی پرستش نہ کریں اور اُن کو خدا کا درجہ نہ دیں یا اُن کی مضرت اور ان کے نفع کو خدا کی مضرت و نفع کا قائم مقام نہ سمجھیں اُس وقت تک اُس کی پرستش اور تقرب کا حق ادا نہیں ہو سکتا بلکہ عقل سلیم توی را ہمایی کرتی ہے کہ اگر یہ ب کا رخانہ ہست و بودا سی کے قدرت و اختیار کا کرشمہ ہے تو نفع و ضرر کا معاملہ بھی برا و راست اُس کے ہاتھ میں ہے اور پرستش و عبادت کے لاکن بھی وہی اور صرف وہی ذات و الاصفات ہے اور اس کے علاوہ اُسی کی طرح دوسروں کی پرستش اور دوسروں کے ساتھ خوف و رجا کا اعتقاد و حقیقت اُس کی

ذات احمدیت۔ کہ منافی ہے۔

اسی طرح روح یا مادہ یا مدد، کو اسی کی طرح ازلی و قدیم اور خود "سمجھنا" و سرے الفاظ میں اس کا اقرار کرنا ہے کہ خدا ایک نہیں ہے بلکہ ایک سے زائد ہے اس لئے کہ خدا کی وہ امتیازی صفت کہ جس سے خدا و سروں سے بے نیاز اور خود موجود ہے اور وہ اپنی ہستی میں کسی کے وجود کا یہاں مند نہیں، صرف خدا کے لئے ہی نہیں رہتی بلکہ مادہ اور روح بھی اس کے ساتھ اس ذاتی صفت میں شریک ہو جاتے ہیں غرض کوئی صاحبِ عقل یا سلیم نہیں کر سکتا کہ ایک ہستی کو "وحدہ لا شریک له" بھی سلیم کیا جائے اور پھر اس کی ذاتی امتیازی صفات میں بھی دوسروں کو شریک سلیم بتلا جائے۔

اور یہ دعویٰ تو عالم رنگ و بوکی بو ابی gioion میں ایک حیرت زابو الجھی ہے کہ خدا ایک بھی ہے اور بے نیاز بھی ہے مگر وہ تین بھی ہے اور اولاد کا محتاج بھی ہے اگر ریاضی کے مسئلہ مباریات میں سے یہ بات غلط ہو جکی ہے کہ "ایک" "تین" نہیں ہو سکتا اور "تین" "ایک" نہیں ہے تو پھر باپ، میٹا، روح القدس کو افہیم نہ شکر کر لیک کو تین اور تین کو ایک کس طرح سلیم کر لیا جاسکتا ہے، کیا جو شے مرکب ہو کر جوون کی طرح ایک مزاج اختیار کر لیتی ہے اسی طرح باپ، میٹا، روح القدس نے بھی اجزاء ترکیبی ہو کر ایک مزاج اختیار کر لیا ہے اور اسی مرکب کا نام خدا ہم بھی گیا ہے کیا یہ ہے خدا کو وہ مقدوس ہستی جو سب سے بالاتر ازلی قدم ہے اُنہوں نے "لشی عجائب" خدا تو اسی کو کہہ سکتے ہیں کہ نہ وہ اپنی بقاریں نسل اولاد کا محتاج ہو اور نہ اپنے وجود میں باپ کا رہیں منت۔

اسی طرح عقل یا سمجھنے سے بھی قادر ہے کہ خدا کی ہستی کو دو مفہاد عناصر میں تقسیم کر سکنے کی اور بھی یاظلت اور نور کا جبرا جبرا خالق و مالک قرار دیا جائے اور اس طرح دھرانیت کو ثنویت میں ڈھال کر دو خدا ہونے کا صاف صاف اقرار کیا جائے۔ کیونکہ خدا اگر قریب رکھتا اور تجانف طاقت کا معاصر ہر لیت ہے تو پھر اسی سے خدا کی کائنات کو حاجت ہی کیا ہے جو دنیا خودی مفہاد عناصر کا مجموعہ ہو اس میں اگر ایک مزید قوی تر دھری گئی اور قیبوں کا اضافہ ہو جائے تو دنیا کو گیا مزروعت ہے کہ ان کو اپنا خالق و مالک اور بے عہتا خدا آسائیا کے۔

پس تاریخ ادیان و ملل نے اپنی اپنی صحیح تعلیمات حق کو فلاموش کر کے توجیہ خالص کے مسئلہ میں ٹھوکر کھانی تو قرآن کہتا ہے کہ میں اسی لئے پیغام حق بن کر آیا ہوں کہ اس ٹھوکر پر پتندہ کروں اور فقیر صدالت میں گرنے سے بچالوں وہ کہتا ہے کہ خدا کا صحیح تصور یہ ہے کہ "الله احده" "خدا اکیلا" ہے یعنی وہ صرف ایک ہی نہیں ہے کہ دو فی کا کوئی تصور بھی اس میں سما کے بلکہ وہ تو "اکیلا" ہے اردو میں "ایک" اور "اکیلا" کے درمیان یہی فرق ہے کہ دوسرے لفظ کے ساتھ کسی طرح دو فی کا تصور ممکن نہیں ہے۔ پس غور کرنا چاہئے ہندوستان کے قدیم مذہب کے تمام اسکوں کو کہ خدا بے نیاز، تی کا نام ہے "الله الصمد" اس لئے وہ نہ "اوتار" ہتا ہے اور نہ سورتیاں خدا کی جگہ عبادت و پرستش اور حاجات رواںی کے لئے محور و مرکز بن سکتی ہیں۔

غرض صدماںی ذات کو کہتے ہیں جو احرام فنکی ہوں یا احجام ارضی سب سے بالا تھا خودی احمد احمدیت کا محور اور عبادت و پرستش اور حاجات رواںی کا مرکز و مرجع ہے۔ اسی طرح یورپ کی پاپائیت اور عیسویت کے تمام اسکوں اور شام و قطیں کی یہودیت کے تمام بیانی اسالک کو یہ واضح رہنا چاہئے کہ خدا کا تصور ولد و والد جیسے انسابات سے منزہ اور پاک ہے نہ وہ وجود میں کسی کا محتاج ہے اور نہ بقا میں کسی کا مرتبا منت۔ چہ جائیکہ وہ اقانیم نسلیہ یا شنویہ کا محتاج ہو "لہ میلہ و لم یول" نیز مارہ و روح کو ازالی قدمی کہہ کر بایزداں واہرمن کو دو متصناد اور قریب خدا بنا کر خدا کا ہسیم و شریک بنانا اور خدا کے برتری کی امتیازی اور رذاتی صفت فرامت و ازالیت اور "خودا" ہونے میں دوسروں کو جگہ دینا بھی خدا کے تصور کی غلط اور گمراہ کن تصور ہے اور جو اس تصور کے نقوش میں زنگ بھرتا ہے وہ حقیقت توجیہ کا اقرار کرنا تو کجا توجیہ کے خلا نتویت و تثیث کا دوسرا نقش تیار کرتا ہے۔ لہذا ایسے تصورات باطل کو مٹانے کے لئے یقینی تصور درکار ہے "ولمیکن لہ کفواً احده" یعنی خدا ایک ایسی بلند و بالا ہتھی کا نام ہے جس کی ذات میں تو کجا ذاتی دامتیازی صفات میں بھی رفاقت و حریفانہ مشارکت کی گنجائش نہیں ہے بلکہ ایں خیال است و معال است و مجنون" کا مصداق ہے۔

قُلْ هُوَ اللَّهُ أَحَدٌۚ اللَّهُ  
 لَمْ يَكُنْ لَّهُ إِلَيْهِ شَرِيكٌۚ إِنَّا  
 الْمُصَمِّدُ لَمْ يَلِدْ وَلَمْ  
 يُوَلِّدْۚ وَلَمْ يَكُنْ لَّهُ كُفُوا  
 أَحَدٌۚ (اخلاص)

سورہ اخلاص کی ان مختصر مکر جامع اور مختصر آیات نے کس طرح توجیہ خالص پیش کرتے ہوئے کائناتِ انسانی کے ادیان و ملل کی تاریخ میں انقلابِ عظیم برپا کر دیا اور اس طرح اس مسئلہ کی تام  
 مگر اپنیں کو بیان کرتے ہوئے حقیقت کو واضح کر دیا اور سند کو کوہ میں بھر دیا یہ ایک طویل رویداد کا طالب  
 ہے یہاں جس کے نتے گنجائیں نہیں ہے تاہم بغیر اپنی وقوع کے یہ چند آیات تام ادیان و ملل کی ان مسکو کرو  
 کا پردہ فاش کرتی ہیں جو انسوں نے توحید کے تصور میں قدم پر کھائی ہیں اور اسی نے اس کا یہ کہنا بیجا  
 نہیں ہے کہ وہ صرف ”برہان“ ہی نہیں ہے بلکہ ”الفرقان“ بھی ہے۔ توحید اور اس کے علاوہ الہیات میکے  
 مسائل میں نیز ان تمام مسائل میں جوانان کی معاشرت و معاشریات سے گہر تعلق رکھتے اور ان انسانی سماج  
 کے لبقار و حفظ کی روح رواں سمجھے جاتے ہیں۔ قرآن نے دنیا پر انسانی کی مگر اپنیں اور لذتیں کو واضح  
 کر کے حق و باطل کے درمیان امتیاز پیدا کر دیا ہے اور جگہ جگہ ان کو دہرا کر موعظت و نصیحت کا حق  
 ادا کیا ہے اور یہی اس کا وہ طغیر ایتیاز ہے جو خدا نے برتر کے ساوی پیغامات کی طرح اور پھر ان پر  
 ممتاز و فائق ہو کر اس کو ”الفرقان“ کے لقب سے ملقب و مفترکرتا ہے۔

(باقي آئندہ)

## اسلام میں رسول کا تصویر

(از خاوب مولانا بدرا عالم صاحب بیٹھی)

اسلام میں خدا کے تصویر کی طرح رسول کا تصویر بھی تمام نہ اہب سے جدا گا نہ اور بالآخر تصویر ہے یا ان انسان کامل کی آخری سرحد اور لاہوت و جرودت کے ابتدائی تصویر میں کوئی نقطہ مشترک نہیں نکلتا۔ ایک انسان اپنی قطعی اور وہی استعداد کا ہر کمال بالفعل حاصل کر لینے کے بعد بھی الوہیت کے کسی ادنیٰ سے ادنیٰ تصویر کے قابل نہیں ہو سکتا۔ اسلام میں اللہ تعالیٰ کا تصویر اتنا بلند ہے کہ وہ حلول و اتحاد، ولادت و قربات اور اس طرح کی تمام نسبتوں میں سے کسی نسبت کی صلات نہیں رکھتا اور اسی معنی سے اُس کو واحد و صمد کہا جاتا ہے۔

دور بینان بارگاہِ است      میش ازین پے نہ بروہ اندر کہہت

رسول، اوقار | اسلام میں رسول خدا کا اوتار ہو سکتا ہے کہ خدائی اس میں حلول کر سکے اور نہ خود خدا احمد و موسیٰ ہو سکتا ہے کہ یہیک انسانی میں جلوہ نہ ہو۔ رسول کے متعلق خدائی کا تصویر عیا یت کا راستہ ہے اور خدا کے متعلق یہ عقیدہ کہ وہ رسول کی صورت میں بروز کرتا ہے براہمہ کا عقیدہ ہے۔ اسلام کی تعلیم ان دونوں سے علیحدہ ہے بلکہ یہ دونوں تصویر اسلام میں بے مصدق ناممکن اور محال ہیں۔ عام جیوانات کو دیکھنے قادر تھے اُن میں بھی ہر ہر نوع کی جدا جدی خصوصیات اور صورتیں بنائی میں اور اس طرح ہر نوع کے درمیان ایک ایسا خط فاصل کھینچ دیا ہے کہ ہزار ترقی کرنے کے بعد بھی ایک نوع دوسری نوع کی سرحد میں قدم تھیں رکھتی بلکہ ہر نوع اپنے ان ہی قدرتی حدود کے درمیان گردشی کرتی رہتی ہے اور اسی حد بنندی سے اس عالم کا نظام قائم رہتا ہے۔

لَا الشَّمْسُ يَنْبَغِي لَهَا أَنْ شُدَرَكَ نَسْوَرَجْ جَانِدْ كُوكَبْ سَكَّاتِهِ اهْرَبْ رَاتْ دَنْ سَ  
الْقَمَرُ وَلَا اللَّيلُ سَانِدْ النَّهَارَ آگَے بُرَجَّ سَكَّتِيْ هَے اور ہر ایک چیزِ ایک چَرَگَرِیں  
مُکْلِفِی نَلَلِکِ یَسْبَحُونَ۔ پُری گردش کھارہی ہے۔

جب مخلوقات کے دائرہ کی یہ سرحدیں اتنی مضبوط ہیں تو خالق کے متعلق یہ گان کرنا کوئی کوئی  
انسان اپنے دائرہ سے ترقی کر کے اس کی سرحدیں قدم رکھ سکتا ہے، سفہان خوش عقیدگی کے سوار  
اور کیا ہو سکتا ہے اور اگر تھوڑی دیر کے لئے فلسفہ ارتقادر (Evolution) تسلیم بھی کر لیا جائے  
تب بھی مخلوقات کی کسی کڑی کا عالم قدس سے کوئی اتصال ثابت نہیں ہوتا اس لئے رسول کا تصویر  
اسلام میں بلا کسی ادنیٰ شایبہ تدقیص کے یہ ہے کہ وہ ایک انسان کامل ہوتا ہے اور اپنی تمام غلطیوں اور  
مراتِ قرب کے باوجود الورتت کے ثابت ہے یکسر بڑی ہوتا ہے۔

انسانیت رسول کا رسول ایک انسان ہوتا ہے اور عام انسانوں پر اس کی برتری سمجھنے کے لئے یہ کافی  
ایک کمال ہو ہے کہ وہ خدا تعالیٰ کا فرستادہ اور اس کا پیغمبر ہے اس کی جانب سے منصب اصلاح  
پر کھڑا کیا گیا ہے اور اس لئے اس کا کمال یہ ہوتا ہے کہ وہ ایک انسان ہو کیونکہ اصلاح کے لئے صرف علم  
کافی نہیں احساس کی بھی ضرورت ہے جو غم نہیں کھا سکتا وہ ایک غریزہ کی پوری تسلی بھی نہیں کر سکتا۔ جو  
بھوک سے آزاد ہے وہ ایک بھوک کے ساتھ صحیح دلسوزی کرنا بھی نہیں جانتا اور حفظت انسانی کی  
کمزوریوں سے آشنا نہیں وہ ان کمزوریوں پر اغراض بھی نہیں کر سکتا۔ اسی لئے قرآنِ کریم نے جا بجا بعثت کے  
ساتھ رسولوں کا انسان ہونا ایک مستقل انعام قرار دیا ہے۔ لَقَدْ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ  
بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا مِّنْ أَنفُسِهِمْ هُنَّ يَهَا مُؤْمِنُونَ امتنان و احسان کے موقع میں منجلہ اور باتوں کے  
تین امور کو بالخصوص نمایاں کیا گیا ہے۔ بعثت رسول اس انعام کے لئے سر زمین عرب کا انتخاب  
اور رب سے بڑھ کر اس رسول کا انسان ہونا۔

حضرت خلیل نے جب بنی اسرائیل میں ایک بنی کے لئے دعا فرمائی تو انہوں نے بھی اس  
اہم نقطہ کو فرماوش نہیں کیا اور اپنی دعا میں فرمایا۔

بِسْمِ اللّٰہِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِیْمِ لَمْ ہمارے بیت انہیں رسول ہیجے جا فیں میں سو رہ  
 پھر جب اس دعا مسجاب کے ٹھوڑا کا وقت آیا تو دعا مغلیل میں لفظ "مُنْهَمْ" کی استحابت کو  
 مزید تاکید کے ساتھ لفظ "مِنْ اَنْفُسِهِ" سے ذکر کیا گیا ہے "لَقَدْ مِنَ اللّٰہِ عَلٰی الْمُؤْمِنِیْنَ اذْبَعْتُ فِیْهِمْ  
 رَسُوْلًا مِنْ اَنْفُسِهِ" یعنی اس رسول کو انسانوں میں توجیہی تھا مگر ان میں بھی جن سے انہیں قریب  
 سے قریب تر علاقہ ہو سکتا تھا ان میں بھیجا ہے، انسانوں میں عرب، علوں میں قریشی اور قریشی میں  
 ہاشمی بنی ایمگران چند رچن خصوصیات کے باوجود پھر وہ ایک انسان ہی رہا۔ یہی وہ عقیدہ تھا جو ابتداء  
 میں اولاد آدم کو بنیادی طور پر تبلدیا گیا تھا۔

يَا بَنِي آدَمَ قَاتِلُتُكُمْ مُوْمِلٌ مُّثْكَمٌ لَمَّا ادْلَأَدَمَ اُكْرِتُهُمْ بِإِسْتَهْمِيْمِ مِنْ كَرْهِ  
 لَعْقَصْتُوْنَ عَلَيْكُمْ مِّا يَاتَيْ فَمَنْ آتَيْنَ كَمْتَهُمْ بِسَامِنَهُ بَهَارِي آیاتٍ پُرْصَدْ پُرْضَدْ كَرْ  
 الْقَىٰ وَاصْلَمْ فَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ سَانِسٍ تَوْجِلُهُمْ كَيْ رَاهَ اخْتِيَارَ كَرْسَهَا وَرِنْكَهَا  
 وَلَا هُمْ كَيْخَنَوْنُ - تَوَانَ پَرَهُ كَوَنَ خُوتَ دَهْرِسَ اورَهَهُ كَوَنَ غَمَ -

آیت بالا سے معلوم ہوتا ہے کہ عالم کی ابتداء میں جن با توں کی اولاد آدم کو بنیادی طور پر  
 تعلیم دی گئی تھی ان میں ایک بعثت رسول، دوسرے رسولوں کے انسان ہونے کا عقیدہ تھا۔ اسی عذر  
 کے مطابق دنیا میں خدا کے بہت سے رسول آئے جن کی صحیح تعداد خدا کی کو معلوم ہے مگر قرآن سے  
 جن قدر اچھا لامعلوم ہو سکا ہے یہ ہے کہ سب سے پہلے منصب نبوت کے لئے دو انسان منتخب  
 ہوئے تھے۔ پھر افراد و اشخاص کی بجائے خاندانوں کا انتخاب کیا گیا، اس کے بعد جب خاندانوں نے  
 انحراف اور کفر ان نعمت مشروع کیا تو بنی اسرائیل کا انتخاب عمل میں آیا۔ اس درمیان میں دنیا کی  
 مقرر عمر آخ ر ہونے لگی، ادھر رسولوں کی مقرر تعداد بھی پوری ہو گئی، اس لئے آخری رسول کو پیچھے کر اس  
 سلسلہ کو ختم کر دیا گیا اور سارے اط عالم پیشے کا اعلان کر دیا گیا

إِنَّ اللّٰهَ اَصْنَطَعَ اَدَمَ وَلَّهُ حَاقَ اَنْتَقَالَ نَسْنَدِيَاً اَدَمَ كَوَارِزْخَ حَكَوَ اور  
 الْاَبْلَهِمَ وَالْعَرَانَ عَلٰی الْعَلَمِيَنَ خاندان ابراہیم اور خاندان عمران کو تمام جان پر

ذریتہ بعضہا من بعض جو ایک دوسرے کی اولاد ہیں۔

اس تمام مسلمین جو حضرت آدم سے شروع ہو کر اخیرت صلی اللہ علیہ وسلم پر ختم ہو جاتا ہے کوئی رسول ایسا نہ تھا جو انسان نہ ہوتا ایک حضرت عیسیٰ ملیٰ الاسلام کا معاملہ نصاریٰ کی نظر میں کچھ مشتبہ تھا اسی کو ذریتہ بعضہا من بعض کہ مصاف کر دیا گیا ہے یعنی جب وہ بھی انسانوں ہی کی اولاد تھے تو یقیناً ان کو بھی انسان ہوتا چاہے۔

علاوہ اس کے کہ رسول اگر انسان نہ ہوں تو وہ انسانوں کی پوری اصلاح نہیں کر سکتے نہیں انسانی پر یہ ایک بدنادغ ہوتا کہ اشرف المخلوقات کا مصلح و مریٰ کی اور نوع میں پیدا کیا جائے اس لئے خود رسول اور نوع انسانی کا شرف و کمال یہی تھا کہ رسول انسانوں میں سے ایک انسان ہو لفظ رسول کی رسول کا صحیح مقام سمجھنے کے لئے خود لفظ رسول سے زیادہ صحیح اور آسان کوئی اور تشریع لفظ نہیں ہے۔ اس لفظ سے محبت و عظمت کے وہ تمام تقاضے بھی پورے ہو جاتے ہیں جو ایک کامل سے کامل انسان کے لئے فطرت انسانی میں موجود ہوتے ہیں اور عبد و معبود کی وہ ساری حدود بھی محفوظ رہتی ہیں جو کفر و ایمان کے درمیان خط فاصل ہیں۔ اسی لئے خداۓ تعالیٰ کے سب رسولوں نے اپنا تعارف اسی لفظ رسول کے ذریعہ پیش کیا ہے اور آخر میں قرآن کریم نے سب سے افضل اور سب سے برتر رسول کا تعارف بھی جس لفظ پر پیش کیا وہ یہی لفظ رسول ہے۔

(۱) محمد رسول اللہ۔ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) اللہ کے پیغمبر ہیں۔

(۲) و ماحمد الا رسول۔ محمد (صلی اللہ علیہ وسلم) پیغمبر ہونے کے سوا، الوہیت کا شاہزادہ نہیں رکھتے معلوم ہوا کہ یہ کلمہ ایسا پر عظمت کلمہ ہے کہ بنی الانبیاء کے تعارف کے لئے بھی اس سے زیادہ موزوں کوئی اور کلمہ نہیں ہے۔ صوفیا نے بڑے بڑے مجاہدات کے بعد یہاں کچھ خوشنام کلمات استعمال کئے ہیں۔ وجود کا نقطہ اول۔ حقیقتاً الحقائق۔ برزخیتہ کمی۔ مگر انصاف یہ ہے کہ ان سب کلمات کے تکرار سے کچھ غلط فہمیاں تو پیدا ہو گئیں لیکن آپ کا صحیح مقام پھر انسان دیافت نہ ہو سکا جتنا کہ لفظ رسول سے۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ رسول کا لفظ ہر دوسریں ٹھہر و معروف تھا، اس کے لوازم

سب کے ذہن نہیں تھے، اس کے فرائض و خدمات سب کو معلوم تھے، اس کی شخصیت و احترام سے سب آشنا تھے اور یہ تو کسی ناسمجھ سے ناسمجھ انسان پر بھی پوشیدہ ملکہ تھا کہ بادشاہ اور اس کے رسول کے درمیان نوازش و کرم کے سوا برابری اور مساوات کا کوئی شایستہ نہیں ہوتا، اس لئے جب کوئی رسول دنیا میں آتا تو یہی کہہ دیتا کہ میں حکم الحاکمین، ملک الملکوں کا ایسا ہی ایک رسول ہوں جیسا کہ دنیا کے بادشاہوں کے رسول ہو کرتے ہیں۔ بس اسی ایک نقطے سے سامعین کے دلوں میں ساری عظیتیں ڈالیں، محبت و توقیر اطاعت و حکم برداری کے وہ تمام جزبات امند نے لگتے جو ایسے رسول کے لئے امند ناچاہیں اور بیک وقت وہ تمام حدود بھی نظر وں کے سامنے آ جاتیں جو ایک بادشاہ اور اس کے رسول کے درمیان فاصل رہنا چاہیں۔ اس لئے محبت و اطاعت کے ان تمام جزبات کے ساتھ ان کا جو سر توحید بھی کفر و شرک کے گرد سے کبھی بے آب نہ ہوتا۔

رسول کی اطاعت | درحقیقت یہ مسئلہ ایک پیچیدہ مسئلہ تھا کہ ایک طرف اسلام کی نازک توحید خدا خدا کی اطاعت ہے | ہی کی اطاعت اور اسی کی محبت کا مطابق ہے اور دوسری طرف وہ اپنے سوار رسول کی محبت و اطاعت کا بھی حکم دیتی ہے۔ قرآن کریم نے بتایا کہ نسبت رسالت کے بعد رسول کی ہتی درمیان میں صرف ایک واسطہ ہوتی ہے اس کی اطاعت و محبت خدا ہی کی محبت و اطاعت ہو جاتی ہے اسی لئے فرمایا

من يطع الرسول فقلنا طاع نا اللہ جو رسول کا کہنا مانے اس نے خدا ہی کہنا مانا  
یعنی ہم صل حکم برداری تو خدا کی چاہئے۔ ظاہری سطح میں رسول کی اطاعت گواں کے خلاف نظر کے مگر حقیقت میں وہ خدا ہی کی حکم برداری ہوتی ہے بلکہ اس کی اطاعت و محبت کے بغیر خدا کی محبت و اطاعت کا کوئی اور راستہ نہیں۔ اور اس طرح یہ اطاعت و محبت کتنی ہی چیزیں چلی جائے مگر اس کا اہل مرکز خدا ہی کی ذات پاک رہتی ہے۔

رسول و کلیل | مذکورہ بالابیان سے ظاہر ہو گیا کہ رسول خدا نہیں، اس کا اقتدار و بر قدر نہیں اور اس کا بیشابھی نہیں۔ اب یہ سنئے کہ وہ اس کا کوئی و مختار بھی نہیں۔ عربی میں دوسرے کی خدمت سر انجام

دینے کے لئے دو لفظ ہیں۔ (۱) رسول (۲) وکیل۔ ان دونوں کا تصرف دراصل دوسرے کے لئے ہوتا ہے اپنے لئے نہیں ہوتا، مگر ان دونوں میں فرق یہ ہے کہ وکیل کا تصرف پر نسبت رسول۔ زیادہ وسیع اور زیادہ قوی ہے۔ وکیل اپنے موکل کی طرف سے مختار رہتا ہے جو چاہے بطور خود بھی کر سکتا ہے۔ اسی لئے خصوصت و جو لبہی کا بھی اس کو حق حاصل ہوتا ہے۔ رسول صرف اُس امانت کے پہنچادینے کا ذمہ دار ہوتا ہے جو اس کے سپرد کی گئی ہے۔

شلا اگر ایک بادشاہ کی شخص کو اپنا وکیل وختار بنا دے تو اس کو حق ہے کہ وہ موقعہ و عمل کے لحاظ سے جو مناسب سمجھے گتگو کر لے بلکہ چاہے تو قوانین میں ترمیم و تغیرہ بھی کر دے ایک پیغمبر کو اس کے سوا کوئی حق حاصل نہیں ہے کہ جو پیغام اس کے ذریعہ بھیجا گیا ہے وہ بے کم و کاست اس کو پہنچادے اس لحاظ سے وکیل کی حیثیت گویندہ ہے مگر بخلاف ذمہ داری سخت بھی ہوت ہے قرآن کریم نے بہت جگہ اس کا اعلان کیا ہے کہ جنہیں ہم بھیجیں گے وہ صرف ہمارے رسول ہوں گے نہ کہ وکیل۔ بظاہر اس کی وجہ یہ ہے کہ جب خدا خودی سب کا وکیل بن گیا ہے تو اب اس کا وکیل کوئی اور کیسے ہو سکتا ہے۔ دوسرے یہ کہ کسی بڑے سے بڑے انسان میں اس کی طاقت نہیں کہ وہ اُس ذمہ داری کا باراٹھا کسی جو خدا تعالیٰ نے اپنے ذمہ لے لی ہے۔ پھر اس کی طرف سے وکالت کیسے متصور ہو سکتی ہے۔ اب آیاتِ ذیل کو پڑھئے:-

الله خالق كل شئ د هو على الله ہی ہر چیز کا پیدا کرنے والا ہے اور وہی بکل  
وکیل و کار ساز ہے۔

وَيَسْأَلُ مَا فِي السَّمَاوَاتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ آسمانوں اور زمین میں جو کچھ ہے سب خدا کی ملکیت ہے اور سب کے لئے خدا کی ذات کا راز کافی ہے۔  
وَكُفَّى بِاللَّهِ وَكِيلًا۔

الْأَنْتَهِيَّةُ مِنْ دُوْنِي وَكِيلًا ”میرے سوا کسی اور کو اپنا وکیل و کار ساز مبت نہاؤ۔“  
”آپ کہدیجے کہ یہ تم پر وکیل بننا کہ نہیں بھیجا گیا،“

فُلْ لَسْتُ عَلَيْكُمْ بِوَكِيلٍ۔ ”آپ مقرر ہو جاؤں۔“

من اہشذی فانما یہتی لفسم " جو رہ یا ب ہوا پنے فائدہ کے لئے اذ جس نے  
و من ضل فانما یضل علیہا و مانا گرا ہی اختیار کی اپنا ہی نقصان کیا اور میں تو قم پر  
علیکم بکیل۔ دکیل و مختار مقرر ہیں ہوا کہ جواب ہی میرے سرہ"۔  
بلغ ما انزل الیک " جواب کے پروگار کی طرف سے آتا راجا ہے  
من ربک۔ وہ آپ سچا ریجے"۔

ان علیک الا البلاغ۔ آپ کا ذمہ صرف سچا دینا ہے۔  
اُبَلَغْكُمْ رَسَالَاتِ رَبِّي " میں اپنے پروگار کے پیغامات ہمارے پاس  
پہنچائے دیتا ہوں۔

قُلْ مَا يَكُونُ لِيْ اَنْ اَبْدُلَ لَكُمْ آپ کہہ بیجے کہ یہ میری طاقت نہیں ہے کہ میں قرآن میں  
مِنْ تَلْقَاءِ نَفْسِي اَنْ اَتَّبَعَ کوپنی طرف سے بدل ڈالوں، میرے پاس توجہ حکم  
اَلَّا مَا يُوحَى الِّيْ۔ آئے اس کا تابعہ رہوں۔

ان آیات سے ظاہر ہے کہ رسول کی ذمہ داری یہ ہے کہ وہ احکام الہیہ سچا دے اور لبس۔  
شریعت کے ایک شرعاً اور ایک نقطہ بدلنے کا حق اس کو نہیں کسی کی ہدایت و مُجزی کا باراں پڑیں  
اور نہ آخرت میں کسی کے اعمال کا وہ جواب دہے چنان تک کارخانہ عالم کی ذمہ داری و کار سازی  
کا تعلق ہے اس کے ذرہ درہ کی کفالت و کالت خدا تعالیٰ نے خدا اپنے ذمہ لے لی ہے اور اس کا اعلان  
بھی کر دیا ہے۔ اور رسولوں کی پذیرش صاف کرنے کے لئے اپنی اور رسولوں کی زبانی یہ بات واضح  
کر دی ہے کہ ان کی حیثیت صرف رسالت کی ہتھ کے وکالت کی نہیں ہے تاکہ ہر انسان سوچ  
سمجھ لے کہ ہدایت و ضلالت کی جواب ہی اُسے خود براہ راست کرنی ہے، جسے رسولوں کی ذات پر  
ملا نہیں جاسکتا۔

وکالت تو ہبہت دور کی بات ہے اگر کیسی شخص سے خدا تعالیٰ کا باتیں کرنا طور خالقیت  
کے خلاف نہ ہوتا تو شاید اس کے اور اس کی مخلوق کے درمیان رسالت کا واسطہ بھی نہ ہوتا۔ مگر جو طرح

دنیا میں باذ شہادتی رعایت سے بلا واسطہ کلام نہیں کیا کرتے اسی طرح خدا تعالیٰ نے بھی اپنی ہر مخلوق سے برہاد راست کلام کرنا پسند نہیں فرمایا بلکہ اس کے لئے کچھ سہیان منتخب کر لی ہیں جو اس کی نظریں اس کے لئے اہل بنائی گئی تھیں بھرآن میں بھی یہ حوصلہ نہیں ہے کہ بے جواب نہ وہ جب چاہیں اُس سے باہیں کر لیں اس نے ان کی برداشت کے بعد راپنی ہم کلامی کی صورتیں مقرر کر دی ہیں۔

وَمَا كَانَ لِبَشَرٍ أَنْ يَكْلِمَ اللَّهُ إِلَّا كَمْ آدَمِيَ الْمُكَلَّمَاتُ نَهِيَنَ كَمَّ اشْتَقَعَ الْأُسْسَ سَعَيْاً وَجَيْأَ وَنَوْرَاءِ حِجَابٍ بَاتِيَنَ رَسَكَ مُغَارَاتِهِ يَأْرُدُهُ كَمْ كَبِيَّ سَعَيْهُ سَعَيْهُ اَيْكُونَ اُوْرِسِلَ رَسُولًا فِيَوْحِيَ بِأَذْنِهِ فَرَشَتْ كَبِيَّهُ وَهُدَى كَمْ كَمْ سَعَ جَوَاسُ كَوْنَظُورِهِ سَعَيْشَاءَ (الشوری - ۲)

وَمَا كَانَ اللَّهُ لِيَطْلُبَعَمَ عَلَى يَكِيَّ بِرُوكَتَاهِ كَمَّ اشْتَقَعَ الْأُمُّ كَمَّ كَوْرَدَهُ رَاسَتَ الْغَيْبِ وَلَكَنَ اللَّهُ يَجْتَبِيَ مِنْ غَيْبِ كَبِيَّهِ يَأْكُرَهُ لَكِنَ اسَّكَمَ لَهُ الْأَعْلَمَ رَسَلَهُنَّ يَشَاءَ (آل عمران - ۹) اپنے رسولوں میں سے جسے چاہے چھانٹ لیتا ہے۔

عَالَمُ الْغَيْبِ فَلَا يَنْظَهُ عَلَى وَهُغَيْبُ كَاجَنَّتِهِ وَالَّا هِيَ اورِيَتِيَ عَيْبُ كَبِيَّ بَاتِيَنَ غَيْبِ اَحَدًا الْأَمَنِ اَرْتَضَيَ مِنْ كَمِيَّ بَظَاهِرِهِنَّ كَيْا كَتَرِنَگَرِيَالِ جَسِ رسولَ كَوْچَاهِ

پَنْدَرِ لِتَيَا ہَرَ (اور اُخْرَیں جو باتِ تَلَانِجَاهِ ہو تَلَادِتَیَا) رسول۔

ان آیات سے ثابت ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے یہ دستور نہیں رکھا کہ عام لوگوں کو بلا واسطہ غیب کی لیکن خوبیں ریا کرے بلکہ اس کام کے لئے وہ رسولوں کا انتخاب کرتا ہے اور ان کے ذریعے سے پھر تمام مخلوق سے ہم کلام ہوتا ہے اور یہ دستور اس لئے رکھا ہے کہ عام بشر تو درکار رسول بھی اتنی طاقت نہیں رکھتے کہ خدا تعالیٰ سے جس طرح چاہیں مشافہت کلام کر سکیں اس نے ان سے کلام کرنے کی بھی صرف چند صورتیں اختیار کی گئی ہیں۔

پہلی صورت یہ ہے کہ تکلم خود ذات پاک ہو مگر سامنے نہ ہو بلکہ پی پر دہ ہو، جیسا کہ حضرت مولیٰ علیہ السلام کے ماتحت کوہ طور پر کلام۔ دوسری صورت یہ ہے کہ فرشتہ کے ذریعے سے کلام کرے اس کی

وہ صورتیں ہیں ایک کی بنی خود بشریت سے ملکیت کے قریب آجائے۔ دوسری یہ کہ ملک یعنی فرشتہ بشریت کے قریب آجائے۔ ان دونوں صورتوں میں رسول سے با الواسطہ کلام ہوتا ہے۔ ان سب صورتوں میں چونکہ خدا ایسا گی کی ذات پاگ رسول کے سامنے نہیں ہوتی اس لئے کلامِ الہی کی شوکت و طاقت رسول کے لئے قابل برداشت ہو جاتی ہے اگر کہیں آئنے سامنے آ کر کلام ہو تو بشریت کی صنیف تعمیر برپا ہو جائے۔

رسول اور مصلح | جس طرح کہ رسول کیلیں و ممتاز ہیں ہوتا اسی طرح وہ صرف ایک مصلح و ریفارمر ریفارمر بھی نہیں ہوتا۔ رسول اور ریفارمر میں بڑا فرق ہے۔ ایک ریفارمر اور مصلح کی پروپریتی انسانوں کی طرح ہوتی ہے ان ہی کی طرح وہ تعلیم حاصل کرتا ہے چہاپنی فطری صلاحیت و دلسوی کی بنار پر قومی اصلاح کی خدمت انجام دیتا ہے جب اس کی فہم و فراست ہمدردی اور نیک نیتی کے اثرات فوم میں نمایاں ہوتے ہیں تو قوم کی نظر میں وہ خود بخود ایک مصلح و ریفارمر کا راتہ حاصل کرتا ہے مگر رسول کی تربیت صفت اجنبیاً واصطفار کے ماتحت ہوتی ہے، ان کی نہ رشتہ برخاست ہر قول و فعل کی قدر، خود نگران ہوتی ہے اور اسی حفاظت کی وجہ سے ان کو صفتِ عصمت حاصل ہو جاتی ہے۔ ایک مناسب عمر پر وہ خود انہیں منصب اصلاح پر فائز کرتی ہے۔

ریفارمر عصمت کا مدعی نہیں ہوتا غلطی کا اختلال اس پر ہر وقت جائز ہے۔

رسول کی دو زندگیاں رسالت سے پہلی اور رسالت کے بعد اس قدر ممتاز ہوتی ہیں گویا بمحاط ذمہ داری وہ دو انسان ہوتے ہیں۔ رسالت سے پہلے وہ عام انسانوں کی صفتیں شامل ہوتا ہے کہ کوئی عوی کرتا ہے نہ عام انسانوں کے عقائد و اعمال سے کوئی ذمہ دارانہ سرکار رکھتا ہے۔ اس کی دعوت میں کوئی تدریج، کوئی تہسید نہیں ہوتی، وہ خود بھی اس سے بے خبر رہتا ہے کہ کل اُسے کیا ہنا ہے۔ وہ بالکل خاموش خاموش نظر آتا ہے اور جو ہی کہ منصب رسالت پر فائز ہو جاتا ہے تو اس طرح ہوتا ہے کہ کسی کا خوف و خطر اس کے آس پاس نہیں آتا۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام کے احوال پر تفسیر یا تو وہ فرعون کے خوبی سے اپا دمل جھپڑے

بھاگ رہے تھے یا رسالت کی دوسری ہی ساعت میں بھرائی کی طرف واپس جاتے ہوئے نظر آ رہے ہیں اور وہ بھی کس کام کے لئے؟ اُس سرکش کو خدا کے عذاب سے ڈرانے کے لئے جس کے عذاب سے ذرگ کل خود بھاگ رہے تھے۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو دیکھئے گریا عزلت نہیں تھی کہ غار حرام میں چالیس دن تک اس کی خبری نہ رہتی تھی کہ دنیا کدھر جا رہی ہے یا اب کوئی بازار نہیں، کوئی مجمع نہیں، کوئی محفل نہیں، جہاں دنیا کی اصلاح و خیرگیری کے لئے آپ پنج نر ہے ہوں، خلاصہ یہ کہ رسول کی زندگی کسی کے لئے اکتا۔ تکلف و تصنیف کی تمام قیود سے آزاد ہوتی ہے وہ از خود نہ رسول بنتے ہیں نہن سکتے ہیں اور نہ خود قوم کسی کو رسول بنائسکتی ہے بلکہ یہ دستِ قدرت کا براہ راست انتخاب ہوتا ہے جسے چاہے اس مرض کے لئے انتخاب کر لیتا ہے۔

رسول راضت سے نہیں بتتے | رسالت ایک قسم کی سفارت ہے، ہر سفیر کے لئے قابل ہونا لزومی ہے وہ پہلے سے منتخب شدہ نہ ہوتے ہیں | مگر ہر قابل انسان کے لئے سفیر ہو جانا ضروری نہیں۔ یہ بادشاہ کی اپی مصلحت اور صواب یہ ریپوورٹ ہے کہ وہ کس کو اس کا اہل سمجھتا ہے۔

خدا کی زمین پر دنیا کے جس قدر رسول آئے آپ سب کی سیرت بالتفصیل طالعہ کر جائیے ان کی زندگیوں کا ورق ورق لوث جائیے مگر قرآن و حدیث سے کہیں ثابت نہیں ہو گا کہ کسی کو منصبِ رسالت کی رسول کی اتباع و اطاعت کے صلیبیں ملا ہو۔ تمام انبیاء، علیہم السلام کی سیرت سے آپ کو یہ ثابت ہو گا کہ وقتِ عز و رحمت براہ راست ان کو اس منصب کے نواز دیا گیا ہے بلکہ رسول کا خود مفہوم بھی یہ بتانا ہو کہ یہ گروہ عام انسانوں اور خدا تعالیٰ کے درمیان پیغامبری کے لئے بنایا گیا ہے تاکہ ان کے واسطے سے لوگ شریعت پر عمل اور خدا کی عبادت کرزا۔ سیکھیں اس لئے نہیں کہ شریعت پر عمل کر کے یہ خود خدا کے رسول بن جائیں چنانچہ جب وہ آتے ہیں تو مگر ایسوں ہیں رہنا، جاہلوں میں عالم، مفسدوں میں مصلح اور کافروں میں اول مسلم بن کرائے ہیں۔ رسالت سے پہلے بھی ان کا دامن شرک و کفر کی تمام بجاستوں سے پاک ہوتا ہے اور جو حکمات ادیان سماویہ میں ناقابل برداشت ہیں وہ نبوت و رسالت سے پہلے بھی

ان سے دور ہی دور رہتے ہیں اور اپنی اس بے لوث اور پاک و صاف زندگی کی وجہ سے قوم میں ایک ممتاز حیثیت حاصل کر لیتے ہیں۔ ان کی ریاضت و عبادت اس لئے نہیں ہوتی کہ انھیں رسول بننا ہے بلکہ اس لئے ہوتی ہے کہ ان کی یہ پاک و صاف زندگی قوم کی ناظروں میں نمایاں کی جائے اور اس لئے نمایاں کی جائے کہ جب وہ رسالت کا دعویٰ کریں تو خود ان کی یہی زندگی اس کی تصدیق کا بڑا سامان ہو جائے۔ اگر بالفرض رسالت کتب و اکتباں کا ثمرہ ہوتی ہے تو رسولوں کی بعثت یا فتحت کا مدار عبادت کی سرگرمی یا عبادت میں سرداہری پر ہوتا۔ حالانکہ یہاں معاملہ برعکس ہے یعنی جتنی عبادت زیاد ہوئی اسی قدر رسولوں کی آمد میں خیر ہوتی اور جتنی گمراہی و مذلالت نے شدت اختیار کی اسی قدر رسولوں کی آمد کا زمانہ قریب تر ہو گی۔ پھر جب خدا کا کوئی رسول آگیا اس کی زیر قیادت عبادت کر کے ایک بھی رسول نہیں بنتا اور جب اس کی تعلیمات کے نفع ملنے لگے تو ایسے ایسے رسولوں کی آمد ہوتی جن کا ہمیشہ شریعت سے کوئی تعلق بھی نہ تھا یا تعلق تھا تو اور نفع کا تعلق تھا اس لئے یہ تیجہ نکالنا مشکل نہیں ہے کہ رسول کسی عبادت و ریاضت سے نہیں بنتے بلکہ خوب نہ بنائے آتے ہیں۔ قرآن کریم کے لفظ "یا تینکم رسیل منکر" میں بھی اسی طرف اشارہ نکلتا ہے یعنی اے بنی آدم تم میں کوئی فرد عبادت کر کے خود رسول نہیں بننے گا بلکہ رسول تھا رے پاس اس طرح آئے گا جیسا کہ حکومت کی جانب سے کوئی حکم مقرر ہو کر رکایا کرتا ہے۔

ذگریاں بڑی سے بڑی حاصل کی جاسکتی ہیں مگر حکومت کا کوئی عہدہ بلا انتخاب حکومت میں ہوتا ہاں لیاقت و استعداد کے بعد اس کی صلاحیت پیدا ہو جاتی ہے کہ نظرِ حکومت اگر اسے انتخاب کرنا چاہے تو کر لے۔ اسی طرح رسالت و نبوت کی کیفیت ہے یہ ایک منصب اور عہدہ ہے، نہ کہ انسان کے مکن الحصول ارتقائی کمالات میں کوئی کمال، مان اس منصب کے تعلق کچھ کمالات ہیں جو اس منصب پر موقوف ہیں۔ اسی لئے حدیث میں ارشاد ہے لوکاں بعدی نبی لکاں عمری تینی میری امانت میں اگر بچا ظاہماں دیکھا جائے تو عمر میں رسالت کی صلاحیت موجود ہے مگر چونکہ منصب نبوت پر تقرر کے لئے اب کئی جگہ باقی نہیں رہی اس لئے بنی نہیں ہیں۔ اسی طرح فرمایا۔

لعاش ابراہیم نکان      ابراہیم (فرنڈ بنی ریم صلی اللہ علیہ وسلم) اگر جیتے  
صد بقائیا۔      توصیت بنی ہوتے۔

یعنی ان کا جو ہر ستمدار بھی نہایت بیش قیمت تھا، ان اనوں میں نبی بلکہ صدیقین بنی بنثے کے لائق تھے مگر یہاں ایک اور رانج بھی میش آگیا تھا وہ یہ کہ ان کی عمر و فانہ کر سکی امت میں ان دو شخصیتوں کے متعلق تو خود زبان نبوۃ سے تصریح آگئی کہ بلحاظ ایاقت و کمال یہ دونوں منصب نبوۃ کے قابل تھے جن میں سے حضرت ابراہیم کی توعیری نے وفات کی حضرت عمر بن حیی تو تصریح ہوتی کا زمانہ نہ رہا تھا۔ ان کے علاوہ خدا تعالیٰ ہی کو معلوم کہ اس امت میں اور کتنے انسان ایسے لگر گئے ہوں گے جو بلحاظ فنی کمالات انبیاء سے کتنے مثاہ ہوں گے مگر عالم تقدیر میں جو نکہ نہوت ہی کا اختتام کر دیتا ہے کوئی اس منصب پر نوازا نہیں گیا اور دنیا کی تاریخ جس طرح کہ حضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے شورچا چاکر رسولوں کی آمد آمد پچارہ ہی تھی اب یہ کہد خاموش ہگئی کہ دنیا کا آخری رہنماؤں آچکا اب اس کے بعد کوئی رسول نہیں ہے۔

بہر حال تمام رسولوں کی تاریخ سے ہمیں یہ ثابت ہوتا ہے کہ وہ کسی ریاضت و عبادت کے صدر میں رسول نہیں بنتے بلکہ عین لا علی کی حالت میں اچانک خدا کی طرف سے منصب رسالت پر مامور ہو جاتے ہیں۔

حضرت موسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کو منصب نبوت سے سرفراز کیا گیا۔ ابھی حضرت ہارون علیہ السلام کی نبوت کا کوئی ذکر کرنے بھی نہیں تھا کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے دل میں یہ خیال آیا کہ اگر میرے بھائی میرے شریک کا رہو جائیں تو شاید خدماتِ نبوت کی ادائیگی میں میرے لئے سہولت رہے لیکن منصبِ نبوت چونکہ براہ راست خدا تعالیٰ کے اصطفاء پر نہ وقوف ہے اس لئے ان کو اسی ایک بارگاہ میں یہ درخواست پیش کرنا پڑی۔

واجعل لی وزیرا من اهلی      میرے بھائی کو میرے گھر لئے سے میرا وزیر بنائی

ہارون اخی اشد دبازی      اور ان کے ذریعہ میری کمر مصبوط کردا میرا انہیں

شریک کاربندارے۔ واشرکہ فی امری۔

اگر نبوت اکتسابی ہوتی تو یہاں سفارش کے موقعہ پر ان کے ایسے اوصاف کا ذکر کرنا مناسب ہوتا جو نبوت کا بسب بن سکتے ہیں مگر حضرت موسیٰ علیہ السلام نے یہاں اس باب کا ذکر کیا ہے وہ یہ ہی:-  
وانتی ہارون افضل انسان میں میرا بھائی مجھ سے زیادہ فضیح البيان ہے اُسی میری  
فاجعلہ معی رددہ یصدقتنی اُنی مدد کے لئے میرے ساتھ کرنے وہ میری تصدق کر گیا  
اخاف ان یکذب ہوں۔ مجھے انذیری ہے کہ کہیں وہ میری تکذیب نہ کریں۔

حضرت موسیٰ علیہ السلام کی اس درخواست کو منظور کریا گیا اور ان کو بھی بنادیا گیا۔ سوچئے کہ فصاحت و بیان کو نبوت میں کیا دخل ہے۔ اس کے بخلاف جب کوہ طور جاتے ہوئے انھیں ایک خلیفہ کی ضرورت محسوس ہہی تو یہاں کوئی درخواست پار گا اور بامعزت میں پیش نہیں فرمائی اور براور است خود فراریا۔ وَالخَلْفَى فِي قَوْمٍ وَاصْلَهُ وَلَا تَتَّبِعْ سَبِيلَ الْمُفْسِدِينَ۔

ذکورہ بالابیان سے ظاہر ہے کہ خلاف و نبوت میں کتنا فرق ہے خلیفہ بھی خود بھی بنا سکتا ہے مگر بھی کسی کو نہیں بنا سکتا ہاں اس کے لئے دعا کر سکتا ہے چونکہ حضرت علیؓ کو بھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے یہی نسبت حاصل تھی اس نے مگان ہو سکتا تھا کہ جیسا حضرت موسیٰ علیہ السلام نے ان کے حق میں نبوت کی دعا کی اور قبول ہو گئی اسی طرح اگر آپ بھی ان کے لئے دعا فرمائیں تو قبول ہو جائے اسی تاپر جیسا کہ علمائے حدیث کو معلوم ہے اس سے قبل کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے قلب میں یہ خیال گز رے اور آپ کے دست مبارک دعا کے لئے اٹھ جائیں آپ سے کہدیا گیا کہ تم اپنے داماد علیؓ کے لئے جو دعا چاہو مانگ لو مگر ایک نبوت کی دعامت کرنا کیونکہ عالم تقدیر میں یہ طے ہو چکا ہے کہ آپ کے بعد کوئی بھی نہیں ہے اور جو بات یہاں طے ہو جاتی ہے وہ پلٹا نہیں کرتی۔

یہ صورت شے معرج میں پیش آئی ہے جب تقدیر کو یہ منظور ہوا کہ اب آئندہ سلسلہ تخفیف ختم کیا جائے اور پانچ نمازیں امت کے لئے ایک واجب العمل دستور ہو جائے تو یہی آپ سے کہدیا گیا لا یبدل القول لدی تاکہ بعد میں لا یبدل القول کا آئین آپ کے استجابت دعائیں حال نہ ہو۔ یہی وجہ

کہ حضرت موسیٰ علیہ السلام کے اصر کے باوجود آپ پھر سفارش کے لئے تشریف نہیں لے گئے۔ خلاصہ یہ کہ نبوت نہ پہلی امتوں میں کس کا نتیجہ تھی ہاں ہے ہاں پہلے منصب نبوت باقی تھا اس لئے دعا و سفارش کا موقعہ بھی تھا اب چونکہ منصب نبوت ہی نہیں رہا اس لئے نبوت کی دعا بھی ہیں کی جا سکتی ہاں اس کے بجائے خلافت باقی ہے اور وہ تائیامت جاری رہے گی۔

پھر رسول جس طرح کر خود بنتے ہیں اسی طرح خود بلتے بھی نہیں وہ خدا یعنی کے تر جان ہوتے ہیں جو ان کو حکم ہوتا ہے وہی بولتے تیس اور اسی لئے ان کا ہر حکم واجب التسلیم مفترض الطاعة ہوتا ہے۔ ہر امر میں ان کو حکم و فیصل بنانا، ان کے ہر فیصلہ پر راضی ہو جانا اور اس طرح راضی ہو جانا کہ اس میں تنگی لی بھی محسوس نہ ہو، مومن کا اولین فرض ہوتا ہے۔ ریفارم میں یہ خصوصیات نہیں ہوتیں وہ اپنے قوی خدائی کے صلے میں ریفارم تسلیم کیا جاتا ہے۔ اس کا حکم صرف اخلاقی حد تک واجب العمل ہوتا ہے اس کے ساتھ نزارع کا ہر وقت حق حاصل ہوتا ہے، اس کو خدا کی ترجیحی کا کوئی دعویٰ نہیں ہوتا، اس کا تعلق ہماری زندگی کے صرف ایک شعبہ کے ساتھ ہوتا ہے یعنی معاش جمافی مبدأ و معاد سے اسے کوئی بحث نہیں ہوتی۔ رسول کا تعلق ہمارے ہر گوشہ حیات سے ہوتا ہے، ریفارم کا کوئی حکم نہ ہب نہیں کہلاتا۔ رسول کا ہر حکم نہ ہب کی نیباربین جاتا ہے۔ کسی قوم کا ریفارم و مصلح بننے کے لئے اس کا ہم زبان ہونا شرط نہیں ہے۔ رسول کے لئے ضروری ہے کہ وہ جس قوم کا رسول ہو اس کا ہم زبان بھی ہو۔ وما ارسلنا من قبلک من رسول الا بلسان قومہ۔

رسول کا ہر علم قطعی ہوتا ہے شک و ترد کا اس میں کوئی اختیال نہیں ہوتا۔ ریفارم کی ہر ہدایت زیر اختیال رہ سکتی ہے اسی لئے رسول نفلح و کامیابی کا ضامن ہوتا ہے ریفارم کامیابی کی ضامن نہیں ہے سکتا۔ رسول کی سب سے بڑی خصوصیت یہ ہے کہ وہ وحدت میں کا ایک مکمل مرکز ہوتا ہے اسی لئے اس کی ذات ایمان و کفر کا محور ہوتی ہے۔ یعنی اس سے وابستگی ایمان اور اس سے علیحدگی کفر کے نام سے موجود ہوتی ہے۔ ہزاروں اختلافات رسول کی ذات سے وابستگی کے بعد وحدت و اخوت کی شکل اختیار کر لیتے ہیں اور ہبہت سی جمیعتیں رسول کے دامن سے علیحدہ ہو کر صفت وحدت سے خالی ہو جاتی ہیں اسی لئے





تو یہ مغلط پیش نہ آتے اور واضح ہو جاتا کہ وہ اللہ تعالیٰ سے اتنا بعید نہیں ہوتا جیسا کہ عام انسان، اور اتنا قریب بھی نہیں ہوتا جیسا کہ اوتارواہن۔ وہ بعید ہو کر اللہ تعالیٰ سے انتہائی قریب ہوتا ہے اور انتہا درج قرب کے باوجود پھر احمد و صدر سے حلول و اتحاد کا کوئی علاقہ نہیں رکھتا اس کا نام قرب ولایت نہیں یہ قربِ رسالت ہے۔ یہ انسان کے لئے مدارجِ قرب کی وہ آخری منزل ہے جس کے بعد کوئی منزل نہیں اگر ان دونوں میں فرق سمجھ لیا جاتا تو ایک محب کی زبان سے جو کبھی اضطراب میں عاشقاً مکالماتِ نکل جاتے ہیں نہ سکلتے اور وہ اپنی نام ان تراجموں کی بجائے یہ کہ کر فارغ ہو جاتا ہے

زلاف حمد و لغت اولی است بر خاکِ ادبِ ختن

بجودے می تو اک کردن درودے می تو اک گفتن

اسی لئے آسمانی نہ اہب نے رسول کی اس درمیانی ہتھی کے لئے جو جام سے جام لفظِ اختیار کیا تھا وہ خود لفظِ رسول تھا اور اسی لئے اذنوں میں خطبوں میں نمازوں میں جس لفظ کا بار بار اعلان کیا جاتا ہے وہ یہی لفظِ رسول ہے۔ آج دنیا رسول کی معرفت کے لئے خود لفظِ رسول ناکافی سمجھتی ہے اور اپنی طفیل تسلی کے لئے دوسرے عذانات تراش تراش کر لپٹنے ذہن میں رسول کی چیزیں قائم کرنا چاہتی ہے۔ یاد رکھو کہ یہ کبھی نہیں ہوگا۔ رسول کی معرفت تم کو لفظِ رسول سے زیادہ صیحہ کسی اور لفظ سے حاصل نہیں ہو سکتی۔

~~~~~

## علم النفیات کا ایک آزادی پہلو

معرفت نفس معرفت رب کیونکر ذریعہ نہیں ہے

(سلسلہ کے لئے ملاحظہ کیجئے برہان بابت اگست سالہ ۱۹۷۶ء)

از جا ب لفظ کریں خواجہ عبدالرشید صاحب آئی ایم ایس

علم النفیات کے افادی پہلو کا مقصد اور نتیہ ہا ی یہ ہے کہ "من عرف نفس فقدم عرف رَبِّكَ" کے فلسفہ کی حقیقت کو بھاگنا جائے۔ اسی ایک حقیقت میں انسانی نفیات کے تمام

ظلمت کرے پہنچاں یں۔ ہم اس مقالے میں اسی حقیقت سے متعلق کچھ عرض کرنا چاہتے ہیں۔ کیونکہ جن نے اس حقیقت کا شعور پیدا کر لیا، اس نے اپنے تمام جوابات سے یک قلم پر پہ اٹھا دیا۔ ہم نے آئندہ

صفحات میں جا بجا ر۔ (Complexes) کے لئے جوابات کا لفظ استعمال کیا ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ ہم اس لفظ کو اور دو زبان میں کسی اور لفظ سے زیادہ موزوں سمجھتے ہیں کیونکہ Complexes

ان ان کے اندر ایک Inhibition یعنی جواب پیدا کر دیتے ہیں اس کو جواب Complex

ہی ہوا سرکاوش یا الجھاؤ ذہنی انتشار ظاہر کرتے ہیں اور یہ علامتیں Complex کی بنیاد پر ہتھ

بعد میں پیدا ہوتی ہیں۔ انسان کی زندگی کا دار و دار انہی جوابات کے سمجھنے پر ہے تاکہ اس کے قلب کے

ذہن پر جو مہر ثبت ہوتی ہے وہ دور ہو جائے۔ یہ تمام جوابات انسان کے ناتول کے مطابق پیدا

ہوتے ہیں اور ہم ان کا ذکر کچھ مقالے میں کرائے ہیں۔ یہی وہ مشکل مقام ہے جس میں انسان گھرا ہوا

ہے۔ ولقد خلقنا اہل انسان فی کبد۔

انہی جوابات کی وجہ سے مشکلات پیدا ہوتی ہیں اور انسان کا تعلق اندھے تعالیٰ سے ہوت کم

رہ جاتا ہے اور وہ رابطہ قائم نہیں کر سکتا چنانچہ قرآن مجید کی آیت ختما اللہ علی قلوبہم الایہ میں

انہیں حجابت کی طرف اشارہ کیا گیا ہے۔ ان تمام حجابت اور نقاصل کا سر جسمہ جیسا کہ ہم پہلے بتا چکے ہیں علم النیات کی اصطلاح کے مطابق وہی احساس مکتری ہے جس کے باعث انسان خود اپنے آپ کو اور اپنی حقیقت کو نہیں پہچان سکتا اور جب اپنے آپ کو نہیں پہچانتا تو پھر خدا کو بھی نہیں پہچانتا۔

یہ شعور پہلے بھی تھا اول ہم مختصر طور پر اسی حقیقت کے شعروکی تاریخ لیتے ہیں۔ ہم دیکھتے ہیں کہ مزہبی دینا میں یہ شعور بہت قدیم ہے چاچہ میناکس (Mencius) اعلان کرتا ہے۔

”بُنِي جو اپنی فطرت سے آگاہ ہے وہ اپنے خدا کو جانتا ہے۔“

غور کیجئے وہ کیا بات تھی جس نے میناکس کی زبان سے یہ الفاظ ادا کرائے۔ پھر اس سے کئی صدیاں بعد ہم دیکھتے ہیں کہ سینٹ آگسٹن (St. Augustine) بھی اس حقیقت کا مخترف ہے اس کا مہہور اعزاز رنجی سے خالی نہ ہوگا۔

”In my迷ی، اے میرا خدا، ایک گشیدہ بھیجی  
Lord, went wandering  
کی طرح اپنے سے دونتیری تلاش جس تو  
like a strayed sheep, seeking  
میں بصدیق ایں آوارہ گردی کرتا رہا جائے  
thee with anxious reasoning  
تو خود میرے اندر موجود تھا۔۔۔ میں نے  
without, whilst thou wast  
اس دنیا کے شہر کی تمام گلی کوچوں میں تجھے  
within me.... I went  
ڈھونڈا، مگر تو نہ ملا۔ میں نے تاحقیتی  
round the street and  
تلاش اپنے گردوزیاں میں کی جکہ تو  
squares of the City of this  
ہم وقت میرے اندر ہی موجود تھا۔۔۔  
world seeking thee, and I  
found thee not because  
in vain I sought without for Him  
who was within myself.“

عارف رومی یہی وہ حجاب تھا کہ جب عارف رومی کی روح اپنے اولین منازل پر آپنے خالق کی اور اقبال مثلاشی تھی تو بے اختیار اس کے منہ سے بخل گیا تھا "خدا یا! ایں چہ بوا الجیست کہ بادو نہ خود می کنی؟ و قیک کہ ترا می جو یم خود رامی یا بیم۔ و و قیک کہ خود رامی جو یم ترا می یا بیم؟"

علامہ اقبال مرحوم بھی یہی طسلم توڑنے کے درپے تھے اور انھیں بھی اپنی خودی کی تعلیم اس کے بغیر ناممکن نظر آتی تھی جب تک کہ وہ یہ حجاب نہ دور کر لیں، احسان کتری کا طسلم تو انھوں نے بھاپ یا تھا مگر اس طسلم کو وہ بھی اس طرح توڑنے کے تھے کہ اس حجاب کو آشکارا کر دیں۔ چنانچہ اسرار خودی میں فرماتے ہیں۔

تلائش اور کنی جز خود نہ بینی تلاش خود کنی جزا و نہیا بی  
اور یہی وہ مقام تھا جہاں پہنچ کر سر برداری کی آنکھیں بھی حقِ اليقین سے چکا چبڑا ہو گئی تھیں اور وہ پہنچا رہا تھا۔

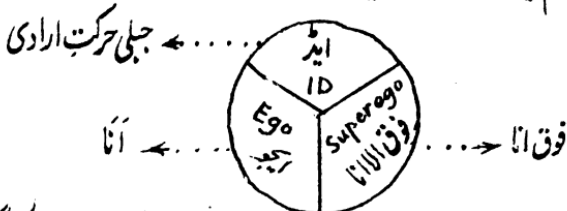
بیہودہ چرا درپے او میگر دی سر بردار اور خداست خود می آیدی  
چرا درپے او می گر دی" کے اندر ایک شعور اور اعتراض موجود ہے جس کی وضاحت سینٹ آگسٹائن ولے بیان سے بخوبی ہو گئی ہے اور "خود می آیدی" کے اندر ایک حقیقت پہاں ہے کہ وہ یہیں ہے باہر اور کمیں نہیں اور یہاں ہی ملے گا۔

تو گویا یہ احساس جو ہم نے اوپر درج کئے ہیں ان سب میں ایک ہی حقیقت جاری و ساری نظر آتی ہے۔ عباراتِ ناشتی و حسنست و واحد۔ اب سوال یہ ہے کہ آڑاں جواب کا شعور کیوں اس قدر متور ہے؟ اس کی محض ایک وجہ ہے اور وہ یہ کہ جب انسان نے اپنے رب تک پہنچنے میں دقت محسوس کی تو کچھ تو اس میدان لو ہی چھوڑ جا گے اور کچھ جن میں صبر و تحمل تھا وہ اور آگے بڑھے اور انھوں نے اپنے جوابوں کو پالیا۔ اور انھوں نے بتا مل طسلم توڑا لے۔ جدید علم النفیات کی اصطلاح میں گویا انھوں نے تخلیل نفسی کا عمل خود اپنے اوپر از میا اور وہ کامیاب ہوئے۔ انھوں نے اپنے جوابات اور جھنون کو دور کر لیا اور زندگی کا مقصد اور دعا پالیا۔ یہ لوگ محدودے چند تھے چونکہ یہ علم مخصوص تھا اور یہی وہ لوگ تھوڑے جھیں

ہم صوفیا کے کرام کے نام سے یاد کرتے ہیں۔ ہمارے زمانے میں جدید تعلیم نے علم النفیات کو عام کر دیا ہے اور ہر ایک اس سے مستفید ہو سکتا ہے۔ پہلے جو انکار و خالات صوفیائے کرام کے ساتھ مخصوص سمجھے جاتے تھے انہیں ان کا ناقع عام ہو رہا ہے اور لوگوں میں خدا کی وحدانیت و یکتائی کا علم وقین بڑھ رہا ہے۔ اس بنا پر شرک کی نوعیت بھی بدل گئی ہے۔ عنقریب یہ جواب دنیا سے بالکل ناپید ہو جائے گا اور دنیا دیکھ لیگی کہ "یاران دیگرے رامی پرستند"۔

اب ہم جدید نفیاتی رنگ میں اس امر کی تفصیل کرنا چاہتے ہیں کہ فقد عرف رتبہ کی تکمیل من عرف نفس پر کس طرح بنی ہے اور صوفیائے کرام اس حقیقت سے کس طرح فائدہ اٹھاتے تھے اور ان میں مجددوں کا فرقہ کس طرح پیدا ہوتا تھا۔ ہمارے نزدیک صوفیائے کرام کا طریقہ کار اس افادی پہلو کے سمجھنے کے لئے زیادہ مناسب ہے۔

ذہنی ترکیب کے ڈاکٹر فرائڈ (Sigmund Freud) کا نظریہ ذہنی ترکیب کے تین حصے کرتا ہے تین حصے جسے ہم ایک دائرے کی شکل میں یوں آسانی واضح کر سکتے ہیں۔



سب سے پہلے ہم نفس کے اس مشہور و معروف حصہ سے بحث کرتے ہیں جس کا انگریزی میں "Id" باتا کیا جاتا ہے۔ دوسرا حصہ کو "آنہا" کہا جاتے ہے اس کی تعریف کو "Super Ego" یا "فق انا" کہتے ہیں۔ ان تمام کا درکت ارادی سے تعلق رکھتے ہیں اور تیسرا کو "Registers" کے تعلق اطلاعات ہم سمجھاتی ہے۔ ایڈ یعنی باہمی تعلق وہ اس طرح بیان کرتے ہیں کہ ایجو، فطرت اصلی کے تعلق اطلاعات ہم سمجھاتی ہے۔ آنہا یعنی جلی حرکت ارادی کو وہ ایک جس تصور کرتے ہیں جس سے عام خواہشات انسانی پیدا ہوتی ہیں اور سب سے آخر میں وہ فق انا کو انسانی اخلاق کے ساتھ وابستہ کرتے ہیں کہ وہ اس کی تربیت کی ذمہ دار ہے اور اس کی روحاںی رہنا ہی کرتی ہے۔ چنانچہ حرکت علم النفیات میں خواہش کی شکل بھی اختیار کر سکتی ہے اور حرکت

بعنی سیرت بھی ہو سکتی ہے۔ ہر حالات میں حرکت ہی زندگی کی ایک علامت ہے۔ مختصر یہ کہ حرکت زندگی ہے۔ پہ حرکت اول ایڈیونی فرد کی جلی قوتِ ارادی میں پیدا ہوتی ہے کیونکہ خواہشات کا تمام سرما یہ اسی جگہ ہوتا ہے اور یہیں سے ایجھیا انسان کے توسط سے وہ فوق انسانی حاصل کرتی ہے۔ گویا اول حرکت ارادی انسان سے واقفیت حاصل کرتی ہے یعنی من عرف نفسہ اور بعد ازاں وہ فوق انسان کو بھاگتی ہے یعنی فقد عرف رتبہ۔

ڈاکٹر فراہم کے تزویک یہ طریقہ کا رذہنی بندوبست کا معمول ہے اور اگر اس میں دراستر تیب کا فرق پڑ جائے تو رذہنی قوام و ترتیب میں امثار پیدا ہو جاتا ہے۔ مثلاً اگر یہی سلسلہ حرکت بجائے مندرجہ بالا را اختیار کرنے کے ایجھیا انسان کا توسط رکرے اور براہ راست ایڈیونی جلی حرکت ارادی ہے تو یعنی فوق انسان کے دروازے پر دست کے تیج لازماً ہنی امثار ہوگا۔ راہ راست بروگرچہ دوڑتے زبان زد عالم ہے۔ مگر اس سے بڑھ کر حقیقت پہاں اور کوئی نہیں ہو سکتی۔

مجدوب ہونے کی حقیقت روحانی دنیا میں ہیں اس قسم کی اکثر ثالیں ملتی ہیں۔ سب سے بڑی ثال صوفیہ اور اس کی وجہ کے درمیان مجدوبوں کی ہے۔ مجدوب وہ صوفی ہیں جو راہ راست پر نہیں۔ وہ ایڈیونی جلی حرکت ارادی سے کوڑ کر سیدے فوق انسانی حاصل کرنا چاہتے ہیں گویا راہ راست اختیار نہیں کرتے اور اپنے مقصد میں ایک Short Cut یعنی چھوٹا راستہ اختیار کرنا چاہتے ہیں تاکہ اپنے مقصد پر جلد پہنچ جائیں۔ نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ ان کی انا یا خودی پر توجہ براہ رہتا ہے مگر وہ فوق انا پر ہاتھ بڑھادیتے ہیں۔ اس بنا پر رذہنی امثار پیدا ہوتا ہے اور ان کی عقل اور ان کا ادراک سلب کر لیا جاتا ہے یا یوں کہتے ہو جاتا ہے۔ مجدوب توسط انسان کا سلسلہ چھوڑ دیتے ہیں۔ گویا من عرف نفسہ کے قائل نہیں ہوتے۔ اگر ہوتے ہیں تو فقد عرف رتبہ کے اواہ سر سے خدا کو کہنا چاہتے ہیں بالآخر وہ مجدوب وہ افمال کے مرتبہ ہونے لگتے ہیں۔ اس کی عرض وجہ یہ ہوتی ہے کہ ایڈیونی جلی حرکت ارادی انسان کی طرف بوجہ توجہ جا بھی ٹھرتی، تجھے احسان کھتی کا ہوتا ہے اس سے ان کی خودی آشکارا نہیں ہوتی اور وہ حرکت ارادی براہ راست فوق انسان کی طرف ٹھرتی ہے۔ اس Short Cut یعنی مختصر راہ کا کوئی

زندگی کے گذشتہ ناموقت اثرات ہوتے ہیں۔ ایک یعنی انسان بیان نہیں ہوتی اور وہ یہ بار براہست نہیں کرتی اور وہ حرکات یا ارادات جو یہ پیدا کرتی ہے، پورے نہ ہونے کی وجہ سے ذہنی ایجاد پیدا کرتی ہیں۔ یعنی خرد کا ذہنی تواریخ نہ تو قائم رہتا ہے اور نہ ہی برقرار رہتا ہے اور وہ اس حجاب کی وجہ سے اپنے قدر سے بہت دور بیٹھ جاتا ہے۔ اگر یہ حرکت جلی آنا کی طرف بڑھ کر اسی میں قیام کر جائے اور مقصود حاصل کرنے کے باوجود آگے فوق آنا کی طرف نہ بڑھتے تو اس قیام کا تیجہ بھی برعکس ہوتا ہے یعنی منزل مقصود تک تو پہنچ جاتا ہے مگر عجیب دھنگ سے۔ خرد کی اناستھک ہوتی جاتی ہے اور اس کا اعتماد اس پر اس قدر زیادہ ہو جاتا ہے کہ وہ فوق آنا کو بھی با اوقات نظر انداز کر دیتا ہے جو اس کا دراصل سنتہاے نظر سوئا ہے اور پیش از وقت اس کے جوابات دور ہونے لگتے ہیں۔ اور اس کی خودی ایک آن میں آشکارا ہو جاتی ہے مگر دد آگے بڑھنے میں دقت محسوس کرتی ہے، اسے اپنی یہ خودی سے محبت و عشق ہو جاتا ہے۔ اس حالت کو جدید نیفیات میں (Narcissism) یعنی خود پرستی کہتے ہیں۔ یعنی انسان خود اپنے آپ کو اپنا محبوب تصور کرتا ہے اور انا الحسن کا انحراف اس کی زبان سے بے اختیار نکل جاتا ہے۔

یہ وجہ ہے کہ صوفیائے کرام کے ان عقائد افعال کی جو عوام کو بذلن کر دیتے ہیں حالانکہ اس میں نقیاتی و روحانی نقطہ نگاہ سے کچھ غلطی نہیں ہوتی۔ بات صرف اتنی تھی کہ عوام اس بات کے اہل سنتھے کہ وہ اس دلیل نکتہ کو سمجھتے۔ ان کا مذاق پست تھا اور مطالعہ کم میٹا ہے غیر معلوم اور ناپید تھا۔ درحقیقت مجدد ب اپنے افعال کے ذمہ دار نہیں ہوتے، ان کی عقل ان سے سلب ہو چکی ہوتی ہے اس لئے وہ مخدوہ ہوتے ہیں۔ اور یہ بھی بات نہیں کہ وہ روحانیات میں کچھ کم درجہ رکھتے ہیں، ان کا مقام بدستور قائم رہتا ہے البتہ چہاں تک ان کا تعلق مادی دنیا سے ہوتا ہے وہ اس سے رابط نہیں رکھتے۔ اگرچہ یہ حالت خود پیدا کر دہ ہوتی ہے۔ تاہم ائمہ تعالیٰ ایسی حالت میں افعال کا جائزہ نہیں لیتے۔ یہ ہے مختصر طور پر تفصیل اُن ذہنی انتشارات کی جو روحانیات میں مداخلت کرتے ہیں اور جنہیں ہم نے یہاں یعنی جوابات کی وضاحت کے لئے بیان کر دبنا ضرورتی سمجھا۔ Complexes.

ہم روزمرہ اسی قسم کے اور بھی واقعات رکھتے ہیں جنہیں ہم دماغی خل میں ہوتے ہیں اور جو مجدد بیتے

بہت مقاومت ہیں خلل اور امتحار کی نوعیت بہت متی جلتی ہے اور عوام کے لئے ایک پاگل اور ایک مجنوب میں اسی اکرنا ڈرامٹکل ہے مگر ان دونوں کا آپس میں دور کا بھی تعلق نہیں پاگل میں جو حجاب ہوتا ہے وہ ماری ہوتا ہے اور جذوب کا حجاب روحانی ہوتا ہے ہمارے مصنوع کا تعلق ماری جبابات ہے اور اب ہم ان سے متعلق کچھ عرض فریں گے روحانی جبابات کا ذکر ہم نے اس لئے کر دیا ہے کہ سمجھنے میں آسانی رہے اور ڈرامٹر فارنر کے نظریے کے مطابق اس کی تطبیق ہو جائے۔

ذہنی ترکیبے متعلق فرائد کا نظریہ کوئی انوکھا نہیں ہے قارئین کو یہ سن کر تعجب ہو گا کہ پیغمبر (صلی اللہ علیہ وسلم) نے فرائد سے صدیوں پہلے انسان اور اس کے عوارض کو اس طرح کے ایک نقشے سے سمجھایا ہے چنانچہ حدیث ہے۔

عَنْ عَبْدِ اللَّهِ وَعَنِ سَعْدِ قَالَ خَطَّ النَّبِيِّ حَضْرَتُ عَبْدِ اللَّهِ مَسْوُدَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ مِنْ رِوَايَةِ

صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَطَّ أَمْرِي وَخَطَّ خَطَّاً سَهْلَنَّ بْنَ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَّسْلِمَةً أَكِيرَ بْنَ حَمَّادَ كَلَّا ہوَ خَطَّ كَلَّا

فِي الْوَسْطِ خَارِجًا مِنْ وَخَطَّ خَطَّاً اور اس کے درمیان میں ایک بارہ کلّا ہو اخْطَّ كَلَّا

صَغَارَ الْأَرْضِ هَذَا الَّذِي فِي الْوَسْطِ اور اس خط پر دونوں طرف نکلا ہوئے چھوٹے چھوٹے

مِنْ جَانِبِ الْأَرْضِ فِي الْوَسْطِ وَقَالَ خَابَنَسَّا وَأَرْفَأَيَا يَا حَمَّادَنَّ خَطَّ اَنَّا ہُنَّا وَ

هَذَا الْأَنَاسُ وَهَذَا الْجَلْمَعِيَّبَهُ يَمْرِعُ خَطَّ اَسَّسَ کِيَّا جَلْهُ ہے جَوَّا سَوْكَجِيَّہُ ہے

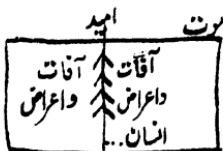
وَهَذَا الَّذِي هُوَ خَارِجٌ مَمْلُدٌ وَهَذَا ہے یا جَسْ نَسْ کِيَّا اس کو گھیریا ہے اور یہ خطا جو باہر

الْخُلُطُ الصَّفَارُ الْأَعْرَاضُ فَانْ اخْطَاهُ نَكْلَا ہو اے یا اس کی امید ہے اور یہ چھوٹے چھوٹے

هَذَا اَهْسَنُ هَذَا وَانْ اخْطَاهُ هَذَا اَهْسَنُ خَطَّاً فَاتَّا وَأَعْرَاضُ ہِنَّا الْأَسَّسَ سَبْلَتَوَا سَبْلَتَوَا ہِنَّا

رَوَاهُ الْمُخَلَّدِيِّ رِشْكَوَهُ بَابُ الْأَعْرَاضِ (أَعْرَاضِ) چَنْسُ گَيَا اور جَوَّا سَرْجَمَا وَأَسَّسَ مِنْتَلَا ہو گَيَا؟

نقشہ



اب اسی نتیجہ کو نظر یعنی سے ملاحظہ فرمائیے۔ ظاہری ساخت میں اختلاف ہے ہم نے  
ڈاکٹر فراہم کے نظریہ کو بیان کرنے کے لئے ایک گول دائرہ بنایا مگر رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی حدیث  
کے مطابق آپ نے ایک مریع خط کھیچنا۔ ہم بیانے دائرے کے ایک تنگ نیا استطیل بھی بنائے تھے۔ ہر  
حالت میں ظاہری ساخت ایک خول کا کام دیتا۔ آپ تصویر کر لیجئے کہ دائرہ اور مریع دونوں خطوط میں  
حدیث میں مریع کے درمیان انسان ہے وہاں دائرے کے درمیان نفس انسانی کی ترکیب ہے، یا یوں  
کہ یہی روح ہے۔ حدیث میں انسان امید اور آفات کے درمیان گھرا ہوا ہے جو اس کی خواہیات ہیں۔  
فرانڈ ان کو ایڈیا فرڈ کی جلی حرکت ارادی سے تشبیہ دیتا ہے اور یہ جو ابجو یا آتا ہے اسے سم امید کے مترادف  
سمجھتے ہیں۔ کیونکہ انسانی امید کی بانی ہوتی ہے۔ اگر انہیں تو امید بھی مفقود ہے۔ اجل فوق انا ہے اور  
یہی اس کا سنتہ ہے آرزو ہے یعنی فنا، اور یہی اس کا مقصد ہے یعنی ایک حقیقت بالا میں جذب ہو جانا۔  
رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد کے مطابق اگر انسان آفات و اعراض یعنی ایڈیسے بچا تو امید یعنی  
انہیں چنس گیا اور اگر ان سے بچا تو ایڈی یعنی آفات و اعراض میں چنس گیا۔ ہر حالت میں اعتدال لازم ہے  
اور یہی صراحت استقیم ہے کہ ان کے مابین راہ اختیار کی جائے تاکہ ذہنی توازن قائم رہے اور انسان  
احسن تقویم کا ہدایت نہیں۔

مادی جمادات | اب ہم مادی جمادات (Material Complexes) کی طرف  
وجوہ کرتے ہیں کیونکہ ہمارا اصل مصورع یہی ہے۔ ہم نے بار بار اس بات کی تفصیل کی ہے کہ جمادات اس کی  
کثری کا نتیجہ ہوتے ہیں اور یہ احساس انسانی زندگی کے کسی بھی شعبے سے اثر پذیر ہو سکتا ہے۔ دماغی و  
جمانی، مالی و معاشرتی لکھریاں اس کی بانی ہوتی ہیں۔ جب یہ پہلوانی زندگی پر اثر ڈالتے ہیں تو  
غیر شوری طور پر وہ انسان کے شعور میں آگر کرکت پیدا کرتے ہیں۔ انسان کی زندگی کو وہ اپنی قوت  
اوکھیاں کے مطابق ڈھالتے ہیں۔ انسان اکثر حالات میں نہ تو اس بات کو محسوس کرتا ہے اور نہ یہ  
اقرار کرتا ہے۔ جس طرح حافظہ میں کوئی بات جا کر محفوظ رہتی ہے اسی طرح یہ اثرات وہاں جا کر بیٹھ  
جاتے ہیں۔ اور اپنا کام شروع کرتے ہیں۔ ان اثرات کا طریقہ کارہت تفصیل چاہتا ہے۔ یہاں خلاصہ

طور پر ایک مثال سے اسے واضح کر دیا نامناسب نہ ہو گا

فرم کیجئے ایک شخص ہر روز بائیسکل پر سوار ہو کر اپنے فری یا کام کا ج پڑھاتا ہے۔ اول دو میں روز سے راستہ تلاش کرنے میں وقت ہو گی، مگر بعد ازاں وہ خود بائیسکل پر سوار ہو کر اپنے کام پڑھنے جائے گا۔ راستے میں وہ ہر گز کہتا ہوا نہیں جانا کہ میں وہاں جا رہا ہوں اور وہاں جا رہا ہوں بلکہ خود بخود سلکا کر اپنے خالات میں مگن چلا جاتا ہے تو قیکہ وہ مقام پر پہنچ محسوس کرتا ہے کہاب وہ منزل مقصود پر پہنچ گیا ہے اور اسے بائیسکل پر سے اتر جانا چاہئے۔ راستے میں وہ ایک لمحہ کے لئے بھی نہیں سوچتا کہ اسے کہاں جانا ہے۔

غیر شوری اثرات یہ ہے تیجان اثرات و تجربات کا جو غیر شوری حصہ میں محفوظ رہتے ہیں اور یہ ہے طریقہ جس سے وہ غیر شوری طور پر شور میں آکر کام کرتے ہیں کہ انسان انھیں محسوس نہیں کرتا اور وہ بغیر ظاہری سی وکو شش کے ترکات پیدا کر لیتا ہے جس قدر سمجھنی سے پتھرات پا اثرات قائم ہوں گے اسی قدر تیزی اور سرعت سے شور پر اثر پیدا ہونگے اور ان سے افعال سر زد ہوں گے۔ زندگی کے واقعہ و حادثات کا یہی ایک خزانہ ہے جہاں تجربات محفوظ رہتے ہیں اور بوقت ضرورت یہ غیر شوری طور پر کا راہ ثابت ہوتے ہیں۔ یہی وہ قوت ہے جسے قوتِ الادہ سے تعمیر کیا جاتا ہے۔ ہماری زبان میں اختیار اور ارادہ بے معنی لفظ ہیں۔ اختیار اور ارادہ اللہ ہی کے لئے ہیں۔ انسان کو ان کا بہت قلیل حصہ دیا گیا ہے جو چیز اللہ تعالیٰ نے انسان کو بخشی ہے وہ محسن یہ ہے کہ وہ نیک و بدیں تیز کر کے اور اپنی راہ تجویز کر کے راہ کا اختیار کرنا اس کے بین کی بات نہیں۔ اگر اس کی خواہشات میں قوت ہے تو وہ دیکھے گا کہ ایک ایک کر کے وہ نامم پوری ہوتی رہتی ہیں۔

ہمارا یہ روزہ روزہ کا تجربہ ہے کہ لوگوں کو کہتے ناہے کہ یہ عجیب بات ہے جو کچھ سوچ دیے ہی ہو جاتا ہے یا بعض کہتے ہیں کہ جو کچھ بھی اللہ سے مانگ لگا ہے اس نے دیا ہے یہ بات لازمی ہے کہ جب کبھی بھی انسان کچھ

خواہش کرتا ہے تو وہ ضرور ائمہ تعالیٰ سے دروازگاہ تھا۔ چنانچہ خواہش کرنا اور ائمہ تعالیٰ سے اس کے متعلق  
دردا مانگنا ایک ہی چیز ہے اور یہ بھی واقعی امر ہے کہ وہ پوری ہوتی ہے۔ اب بہایہ سوال کہ یہ کس طرح ہوتا  
ہے کیا وہ لوگ جو یہ بات کہتے ہیں ارادہ نہیں رکھتے؟ آخر وہ بھی تو مدعی ہیں اس بات کے کہ جو کچھ سوچتے  
ہیں وہ ہو جاتا ہے۔ ان کا ارادہ تو پچھہ تر زبردست ہو گا، اگر وہ یہ دعوے کر دیں کہ ہم یوں کر دیں گے اور  
کر دیں گے؟ یہ بات نہیں ہے۔ ان ان کا ارادہ کچھ چیزیں اور نہ ہی اس کا اختیار۔ یہ اصطلاحات ہماری  
زبان میں محض شاعر اور حسن ظن ہے۔ اختیار اور ارادہ ائمہ تعالیٰ ہی کے لئے ہے۔ ان ان کو جو اختیار دیا گیا ہو  
وہ محض سوچ بچا کر کے کہ وہ نیک و بدیں تینیز کر کے اور پھر اس اختیار میں اس کا کچھ اختیار نہیں، بلکہ  
وہ اپنے باحول کے مطابق سوچتا ہے جیسا باحول ہوا ویسے ہی خیالات پیدا ہوئے اور اگر یہ کہا جائے  
کہ ہم باحول اپنے خیالات کے مطابق پیدا کر سکتے ہیں تو یہ قطعی طور پر غلط ہے۔ اگر آپ کر سکتے ہوں گے تو  
وہ محض یہاں تک بھی محدود ہو گا کہ آپ اپنے کمرے یا مکان کا ننگ و روپ اور فرنیچر ملا جلا کر اپنی طبیعت  
کے مطابق کر لیں گے اس کو باحول کی مطابقت نہ کہا جائے گا۔ رہ گئی خواہشات کی قوت تو اس سے ہماری  
یہ مراد ہے کہ آپ کو ایک چیز پسند ہے تو اب یا تو بہت ہی پسند ہو گی یا بہت پسند ہو گی اور یا انقط پسند ہو گی  
اس طرح اس خواہش کے تین درجے ہیں اور یہ اس خواہش کی قوت کی بناء ہو گی۔ اسی طرح جب آپ کو  
ایک بات کا یقین ہو گا تو اس کے بھی تین ہی درجے ہوں گے یا تو بہت ہی یقین ہو گا یا بہت یقین ہو گا اور  
یا پھر محض یقین ہو گا۔

پس ان ان نیک و بدیں تینیز کے ایک آرزو باندھتا ہے تو اس کی قوت اس کی ماںگ کے مطابق  
ہوتی ہے اور وہ فوراً شور میں آتی ہے اور بچوں ہاں سے ذہن کے غیر شوری حصے میں چلی جاتی ہے۔ اس کے  
بعد وہ صرف شور کی سطح پر اسی وقت آتی ہے جب انسان اس کے متعلق سوچتا ہو ورنہ پھر اس کے  
شور میں نہیں ہوتی۔ اور احمد جمل رہتے ہوئے وہ غیر شوری طور پر اپنا کام کرتی رہتی ہے یعنی ایک حقیقی شکل  
اختیار کرتی رہتی ہے جس طرح ہم نے ابھی بائیکل والی مثال سے واضح کیا ہے یہ شور کا ایک غیر شوری  
عمل ہے۔ ایک بات کے متعلق متعدد بار سوچنا اس بات کی دلیل نہیں کہ ہائی مختلف ہیں بلکہ یہ تکرار محض

تقویت کی بنا پر ہے اور اس سے تعدد مقاصد لازم نہیں آتا۔ یہ تمام خواہشات اور آرزویں محفوظ رہتی ہیں اور خاموشی سے اپنا کام کرتی رہتی ہیں۔ ان فرائض سے ایکو یعنی اتابیدار ہوتی، وہ بار بار اس کی طرف توجہ دیتی رہتی ہے اور اپنے فرائض کرنے کی بھولتی۔ اور وہ خواہش پوری ہونا شروع ہو جاتی ہے۔ یہ ہے انسان کا رادہ اور اس کا اختیار۔

محصر طور پر انسان کے اختیار میں جو ہات ہے وہ محض اتنی ہی ہے کہ وہ اپنی بہتری کو شناخت کر سکے اور اس کے متعلق ایک کچھ خیال جاسکے اور اسے بار بار یاد کرے تو پھر یہ خیال شوری میں آکر غیر شوری طور پر کمکل ہونا شروع ہوتا ہے تا قیکہ انسان اپنا مدعانہ پالے۔ یہی طاقت ہے جو انسان تعالیٰ نے انسان کو بخشی ہے اس سے زیادہ اور کچھ نہیں۔ جو اختیار بھی اسی غیر شوری ذہن میں پہاڑ ہے اسے اگرچہ انسان نہیں جانتا انسان تعالیٰ ضرور جانتا ہے کیونکہ وہ محسوسات اور غیر محسوسات کا جاننے والا ہے۔ انسان کو اختیار محض ایک خواہش کی شکل فائم کرنے کا ملا ہے اس کو حقیقت کا جامہ پہنا تا اس کے بس کی بات نہیں۔ وہ نیک و بد کی تینزیک رکھ سکتا ہے مگر اپنے مفاد کے لئے کسی ایک کو علی جامہ نہیں پہنا سکتا۔ یہ اس کے اختیار کی بات نہیں کیونکہ تمام اثرات اور تھیسیں اس کے غیر شوری ذہن میں جا کر اس کے ہاتھ سے بکھل جاتی ہیں مگر انسان تعالیٰ کے علم کے اندر موجود ہوتی ہیں۔ انسان ان پر قادر نہیں ہوتا۔ وہ خود بخود قانون بالا کے مطابق عمل میں آتی رہتی ہیں اور انسان کی زندگی ڈھالتی رہتی ہیں۔ بعض اوقات انسان ان پر قابو پا سکتا ہے اور اپنی تقدیر کو بدل سکتا ہے۔ اپنے ماحول کے پیدا کردہ تجربات اور اثرات کو سمجھ کر انسان کے لئے یہ ممکن ہے کہ انھیں مناسب طور پر ڈھال کر استعمال کرے وہ یقیناً اپنی زندگی کو بدل سکتا ہے مگر ان اثرات کے خلاف نہیں، اگر انسان کی زندگی ایک ایسے سانچے میں ڈھل جائے جس کے اثرات اس کے ذہن میں موجود نہ تھے تو یہ انسان کے لئے ایک بعید از عقل کام ہے۔ ایسا کام انسان تعالیٰ ہی کا ہو سکتا ہے انسان فقط اس طرح اپنی تقدیر بدل سکتا ہے کہ وہ ان اثرات کو سمجھے اور جہاں جہاں بُرے اثرات ہوں ان پر قابو پائے اور انھیں ظاہر ہونے سے روکے۔ محصر اجنبی نفیا اتنی زبان میں یوں کہہ لیجئے کہ انسان اپنے Complexes کو سمجھ کر اپنے اور پر Psychoanalysis یعنی

تحمیل نفسی کا عمل کرے اور اپنا علاج کرے اور اسیں ایسا ان بات نہیں ہے اور نہ ہر شخص اس کا اہل ہو سکتا ہے۔ علامہ اقبال کا یہ شعر اسی طرف اشارہ کرتا ہے۔

خود کو کر بلند اتنا کہ ہر تقدیر سے پہلے  
خدا بندے سے خود پر چھے بتا تیری رضا کیا ہو؟

اس شعر کا نفیا تی پہلو دری ہے جس کی ہم نے ابھی تفصیل کر دی ہے یعنی انسان اپنی آنا کو اس قدر بخوبی کرے کہ تمام حجابات اٹھ جائیں تب وہ اس قابل ہو جائے گا کہ اپنی زندگی کے حجابات کو مفید کام میں لگائے گا۔

تو گویا گذشتہ صفات کا لب بباب یہی ہے کہ انسان اپنے آپ کو سمجھے تاکہ اپنے رب کو سمجھے سکے اور جب وہ دونوں کو سمجھے گیا تو دونوں کا منظور نظر بن گیا پھر جو چاہے کر ڈالے۔ سب سے بڑی سچائی یہ ہے کہ انسان اپنے آپ کو سمجھے اور دھوکہ نہ دے۔ یقیناً نہ تو وہ کسی اور کو دھوکہ دے سکتا ہے اور نہ ہی انسن تعلیٰ کو جو حجابات اور غیر محبوبات کا جانتے والا ہے اور اگر وہ اپنے آپ کو دھوکہ نہ دے تو اس میں اسی کی بہتری ہے۔ یکون کہ اس سے اس کے تمام حجابات دور ہو جائیں گے۔ انسان کو چھوکر کر اقوام کا سیاسی اقتدار اور ان کی معاشرتی مدد جزا ہی حجابات پر محصر ہے اور یہ وہ مشکلات ہیں جنہیں وہ قدم پر مسکراتے رکھتا ہے اور ٹھہر جاتا ہے۔

خاندانی اثرات | اب ہم اپنی مادی حجابات کا ایک اور نفیا تی پہلو لیتے ہیں۔ گذشتہ مقامے میں ہم نے خاندانی اثرات کا ذکر کیا تھا۔ پہن یہ جو اثرات انسان کے ذہن میں گھر کے ماحول کی وجہ سے پڑتے ہیں اس کے مطابق بچے کی آئندہ زندگی نشوونما پاتی ہے۔ جوں جوں عمر بڑھتی ہے ان اثرات میں بھی بدستور ترمیم ہوتی رہتی ہے۔ یعنی ان کی نوعیت بدلتی رہتی ہے۔ مثلاً اگر پہن میں بارپتی ہے تو جب بچے بڑھتے ہے تو یہ بند کر دی جاتی ہے اور دھمکیاں دی جاتی ہیں پھر مخفی تنبیہ پر اسقا کر دیا جاتا ہے گویا یہ اثرات یا تجربات ہیں ایک ہی قسم کے مگر ان کی نوعیت بدل جاتی ہے۔ اب جب بچے جوان ہوتا ہے انھیں اثرات کے زیر اثر تو وہ انہی کے مطابق عمل کرتا ہے اور اب اس کے اعمال کا اثر اس کے گز فنا

میں ظاہر ہونا شروع ہوتا ہے تو پھر اس کا گرد پیش انہی نئے اثرات کے مطابق عمل کرتا ہے۔ مثال کے طور پر یہی کی شادی بڑی چاہت سے والدین کرتے ہیں مگر جو ہنی دہن گھر میں قدم رکھتی ہے ساس ہو کے جھگڑے شروع ہو جاتے ہیں۔ ان جھگڑوں کا باعث نفیاتی ہے اور ان کی تخلیل کی جاسکتی ہے جو ہیئت تفصیل چاہتی ہے۔ ہم انشا اندھ پھر کی صحبت میں فاریں کرام کے سامنے یہ چیز پیش کریں گے اور ان کی وجوہات بیان کر کے اس کا علاج بھی انشا اندھ تعالیٰ درج کریں گے تاکہ خاندانی معاملات میں یہ چیز کار آمد ثابت ہو اور اس کا افادی پہلو علی طور پر ثابت ہو جائے۔ غصہ کی نفیاتی اسی طرح ہم نے گذشتہ مقامے میں ایک مقام پر انسانی جذبات کا بھی ذکر کیا تھا جس میں غصہ قابل ذکر ہے۔ اب ہم آئندہ صفات میں جماعت یا سوسائٹی کی نفیاتی تخلیل کرنا چاہتے ہیں تاکہ جو جو نقص جن جن وجوہات کے باعث پیدا ہو گئے ہیں ان کو دور کر کے نفیات کا افادی پہلو ثابت کر دیا جائے۔ ہم جہاں جہاں جماعت کا ذکر کریں مگر اس سے مراد ملانوں کی ہی جات ہو گی کیونکہ آج کل ہمیں سب سے گرگوں حالت یہیں نظر آتی ہے۔

ہم نے عرض کیا تھا کہ غصہ (Anger) احساس کتری کی علامت ہے۔ دلیر انسان غصہ میں نہیں آتا کیونکہ اسے اپنے حوصلہ اور مردائی کا یقین ہوتا ہے۔ غصہ وہی شخص کرتا ہے جو کمزور اور ناتوان ہو اور وہ اپنی طاقت پر اعتماد نہ رکھتا ہو۔ یہاں طاقت سے جسمانی اور دماغی دعویوں طاقتیں مراد ہیں۔ ہمارا مٹا ہو ہے کہ جہاں لڑائی جھگڑا ہو کہاں بزدل انسانوں کا ایک ابتوہ نظر آئے گا۔ اس میں دلیر انسان ہرگز شامل نہیں ہوں گے۔ الگ ہوں گے تو صلح کروانے والوں میں ہوں گے۔ علی مناظروں میں ہمیشہ جن کا علم کوتا ہے وہی جھگڑتے ہیں۔ صاحب علم اور دانا کا یہ شیوه ہے کہ بحث و مناظر میں خاموشی اختیار کریں گے۔ کویا علمی جھگڑوں میں بھی اکثریت جاہلوں کی ہوتی ہے۔ اس ضمن میں ایک حدیث بیان کر دیا۔ نامنا سب نہ ہو گا کیونکہ یہ نفیات کے افادی پہلو کے ساتھ تعلق رکھتی ہے اور وہ ہی ہمارا موضوع ہے۔

عن ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ عن رسول اللہ حضرت ابو ہریرہ رضی اللہ عنہ سے روایت ہے کہ

صلی اللہ علیہ وسلم قال لیس الشدید رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا زبردست و

بالصرعتا نا الشدید الذی نہیں ہے جو اپنے مقابل کر رہے ہے بلکہ زبردست

یملک نفس عن الغضب وہ ہے جو غصے کے وقت اپنے نفس کو قبیلے میں رکھے

اس حدیث سے دو باتیں ثابت ہو گئیں ایک یہ کہ پنج دینے والا زبردست نہیں ہوتا اور دوسرے

زبردست وہ نہیں ہے جو غصے میں آجائے ہم لکھے چکے ہیں کہ احادیث نبوی علم النیات کے حقائق سے

پڑیں اور ان کا افادی پہلو ثابت ہے۔ اب ہم جدید علم النیات کی رو سے اس حدیث کی تفصیل

کریں گے اور ثابت کریں گے کہ غصہ اور دیگر جذباتی اطباء جماعت کے لئے کس طرح زبردست ثابت

ہوتے ہیں اور ان میں کس طرح احساسِ مکتنی کام کرتا رہتا ہے عوام سمجھتے ہیں کہ یہ احساسِ برتری ہے

یعنی . . . Superiority Complex

ماہرین علم النیات نے اس میں ایک باب باندھا ہے جسے وہ Mental Protest

یا . . . Transference or Emotion کہتے ہیں۔ ہماری زبان میں انھیں ذہنی

احتجاج یا نقلِ جوش کہا جا سکتا ہے اس کی مختلف وجوہات بیان کی جاتی ہیں۔ چونکہ غصہ (Anger)

نقلِ جذبات ہے اس لئے ہم ان وجوہات کو اپنے انداز میں یہاں درج کرتے ہیں جو دلکشی سے خالی نہ ہو گا۔

غضہ کی بھی سب سے پہلی وجہ احساسِ مکتنی ہے جو مسلسلِ مکتنی رہتا ہے۔ دوسرا اور زیادہ آئی

وجہ یہ ہے کہ کوئی ایسا حادثہ یا واقعہ پیش آجائے جہاں انسان کی درکی وجہ سے اطباء کر کے تو یہ جذبات

یا یکینیتِ تسلی ہو کر کی دوسرا جگہ پر ظاہر ہوتے ہیں۔ مثلاً اگر اپنے سے طاقتور سے جمگڑا ہو گیا ہوا وہ اس

پچھاڑ دیا ہو تو کسی کمزور پر یہ غصہ لکھل جائے گا۔ ضروری نہیں کہ یہ طاقتِ جسمانی ہی ہو۔ دماغی بھی ہو سکتی ہے

اور بعض دفعہ تو دماغی شکستِ جسمانی شکل میں تسلی ہو جاتی ہے۔

اکثر نہیں میں آتا ہے کہ جب ماسٹر گھر میں بھی سے لڑکا آیا ہو تو سکول میں لڑکوں کو پہنچتا ہے

ہمارے ترددیک یہ خیال درست ہے اور ایک حقیقت ہے بچوں کو اپنے صافی کی وجہ سے بہت کم پڑتی ہے

اتا دا گر بارے تو اس کی دو وجہات ہوتی ہیں۔ اول یہ جو ہم نے بیان کی ہے یعنی یہ اس کی گھر پر ہیوی سے ناچاقی ہوتی ہے، یا اس کو ہیڈ ماسٹر نے ڈانتا ہوا، اس کو اس ہات کا احساس ہوتا ہے کہ ہیڈ ماسٹر پر تو غصہ نکال نہیں سکتا ورنہ برجاست ہو جائے گا۔ اس لئے وہاں وہ پی جاتا ہے لیکن اس کا اثر اس کے غیر شوری دہن ہیں محفوظ رہتا ہے اگر شاگردوں پر شکلے گا تو گھر آکر ہیوی چوپ کو مارے گا۔ اور اگر فرص کریا جائے کہ ماسٹر شادی شدہ نہیں تو پھر اس کی ناراضی کی وجہ گھر کے رشت داروں یا باہر دستوں میں تلاش کرنا پڑے گی۔ ہیوی اگر گھر میں خاوند سے لڑتی ہے تو پھر کو پیٹ کر غصہ نکال لیتی ہے۔ گویا یا ایک قدر تی امر ہے کہ جوش یا جذبات سبق ہوتے رہتے ہیں مگر اس کا بے جا تصرف جماعت کے لئے نہ ہر قاتل ہے۔ کم از کم وہ لوگ جو سمجھ رکھتے ہیں ان کو اس کام تکب نہیں ہونا چاہئے۔

خاموشی کے فوائد | خاموشی کے فوائد میں کی بارے جا چکے ہیں، متعدد احادیث اس موضوع پر ملتی ہیں طوالت تحریر کے ڈر سے انھیں یہاں درج نہیں کیا جاتا، تاہم خاموشی کا تعلق چونکہ جذبات سے ہے، یہاں اختصار کچھ عرض کیا جاتا ہے۔ آپ نے جا بجا درسوں اور لائبریریوں میں یہ نوش لگا ہوادیکھا ہو گا

### Talk Less and Think More

یعنی "بات کم کرو اور سوچو زیادہ" یا "Gold is Silence" یعنی خاموشی سوتا ہے ان فقرات پر ذرا ساغر کرنے سے معلوم ہو گا کہ ان کے اندر کس قدر حقیقتیں ہیاں میں جنیں ہم نظر انداز کر دیتے ہیں اور سمجھتے ہیں کہ یہ کتب خانوں ہی میں عمل کرنے کے لئے ہیں روزمرہ زندگی سے اس کا تعلق نہیں۔ عقلمند آدمی دوسرے کی گفتگو سے اس کو بھاپ جاتا ہے۔ یعنی اسی طرح جسے نفس شناس چہہ دیکھ کر انسان کے متعلق بتا دیتا ہے کہ یہ کس قسم کا انسان ہے، یا چال ڈھال دیکھ کر تباہ جا سکتا ہے کہ یہ انسان کس قسم کا ہو گا۔ یہ محض اس لئے ہے کہ انسان کی ہر حرکت کے اندر معانی ہیاں ہوتے ہیں اور ہر حرکت کا ایک مقصد اور مطلب ہوتا ہے۔

یہ ظاہر ہے کہ کسی انسان کے پاس بھی اس قدر علم نہیں کہ ہر وقت باتیں کرتا رہے۔ علم کا حال تو یہ ہے کہ جس قدر بھی پڑھتے جاؤ دماغ خالی معلوم ہوتا ہے۔ چنانچہ اکثر لوگ جو باتیں کرنے کے عادی ہوتے ہیں

وہ سیوہہ باتیں زیادہ کرتے ہیں اور کام کی بہت کم! ان باتوں میں یا تو وہ کسی کی بجائی یا خلی کرتے ہوں گے یا پھر قطعی طور پر غیبت کے مركب ہوتے ہوں گے۔ نہ ہی نقطہ نگاہ سے ایک مسلمان کے لئے غیبت گناہ کیرہ ہے۔ اکثر مسلمان یہ سمجھتے ہیں کہ اگر کسی کی غیر موجودگی میں اس کے متعلق کوئی جھوٹی بات کہی جائے تو وہی غیبت ہوگی، حالانکہ غیبت اس کو کہتے ہیں کہ کسی کی عدم موجودگی میں اس کے متعلق کوئی ایسی بات کہی جائے جسے سن کر وہ بر لامے۔ خواہ ایسی باتیں کچی ہی ہو۔ دنیل کے آدمی جھگڑے محض غیبت کی وجہ سے ہوتے ہیں ان ان اپنی نظرت سے بازنہیں آتیں۔ وہ باتیں کرنے پر مجبوہ ہوتا ہے۔ اس کی کمزوریاں اس کے اندر Complex پیدا کر دیتی ہیں۔ وہ اپنے جوابات کا اعتراف نہیں کرتا۔ اپنے آپ کو دھوکہ دیتا ہے اور پھر جب اس کی کمزوریوں کا علم اس سے لا واقعیں میں ہونا شروع ہوتا ہے تو وہ اپنی زبان کھوتا ہے تاکہ ان کی تردید کرے اس تردیدیں وہ ہتوں کی برایاں کر جاتا ہے تاکہ اپنی بھلاکوں کا ثبوت دے۔ یہ بچھہ احساسِ مکتری ہی کے ماتحت ہوتا ہے۔ وہ محسوس نہیں کرتا مگر اندری اندر سے جماعت کا شیرازہ بکھرنا شروع ہو جاتا ہے۔ والر صاحبِ حروم بھپن میں ایک نصیحت کرتے تھے کہ جو کچھ تم ستوس پر مت اعتبار کرو اور جو کچھ تم دیکھو اس پر صرف ادھارِ ایقین کرو۔

ہماری جماعت کا نظام اس قدر بکھر گیا ہے کہ اس کا ایک فرد بھی قابلِ اعتماد نظر نہیں آتا۔ کسی کی بات کا یقین کرنے کو دل نہیں چاہتا۔ اس کی محض یہی وجہ ہے کہ اس کا عمل خیالی مبن گیا ہے۔ اسے جو کرنا ہوتا ہے وہ شاعروں کی طرح بیٹھ کر اپنی خیالی دنیا میں پرواز کر لیتا ہے اور سب قصے تمام کر دیتا ہے مگر جب عمل کا وقت آتا ہے تو وہ بیکار ہو جاتا ہے۔ زبان کھونے سے بھی عمل منقوص ہو جاتا ہے۔ خواہش تو زبان کھوں کر پوری کر لی پھر عمل کس طرح ہو؟ ایک شخص دیکھتا ہے وہ ایک کام کا اہل نہیں اور نہیں کر سکتا۔ اسے احساس ہوتا ہے اس کمزوری کا۔ مگر اس میں اس تدریخ اخلاقی جرأت نہیں ہوتی کہ وہ اپنی کمزوری کا اعتراض کر سکے۔ اس کا لازمی نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ وہ اپنی ناکامی کا لازم دوسروں کے سمرتروپے نہ تھا۔ اب اس کے نزدیک سب نکے اور بیکار ہیں اور نہیں میں صرف وہی ایک کام کا ہے۔ یہ روزمرہ کے مثابہات میں جو تم دیکھتے ہیں۔

پس جب کسی شخص کو کسی کی غیبت یا برائی کرتے دیکھا جائے تو فرمایا تاں یہ سمجھو یہ کہ شخص احسسِ کتری کا شکار ہے اور سو سائیٹی میں رخنہ ڈالنے کے درپے ہے۔ نقص خود اس کے اندر ہے یہ مرض بنتا ہے جس کی برائی کرتا ہے وہ اس سے اچھا ہے۔ اگر ایک شخص واقعی برائی ہے تو اس کو توبہ برکتیں گے ایک آدمی کے ہنے سے کوئی برائیں بن جاتا۔ پس خاموشی کا سب سے بڑا فائدہ یہ ہے جس کا تعلق ہمارے اس موضوع سے ہے کہ وہ غصہ کو دیبا جاتی ہے اور غیبت سے روکتی ہے۔ یہ دو باتیں الی ہیں جو علم النیات کی رو سے زندگی کے افادی پہلو کے لئے بہت ضروری ہیں۔ خاموشی کے اور بہت سے فائدے ہیں لیکن ہمارے موضوع سے ان کا تعلق کم ہے لہذا ہم انھیں نظر انداز کر دیتے ہیں۔

ہمارے نزدیک ایک مسلمان کے لئے ایسے جوابات اور حركات کا مرتکب ہوتا بعید از عقل ہے۔ مسلمانوں کے لئے تمام وہ ہدایات موجود ہیں جو ایک اچھی منظم سوسائٹی کے لئے ضروری ہیں، ان ہدایات سے وہ روزمرہ کی صوریات کے لئے بہت کچھ روشنی اور نور لیتھن حاصل کر سکتا ہے۔ زندگی کا کوئی پہلو ایسا نہیں ہے جس کے لئے فرآن کریم اور احادیث میں ہدایات موجود نہ ہوں۔ لباس، طعام، گفتگو، نشست و برخاست، ہمایوں سے تعلق، والدین کا ادب، بہن بھائیوں سے تعلقات، طہارت، نکاح، طلاق اور دیگر فرائض ان سب کے متعلق اس قدر مواد موجود ہو کہ کسی بڑی سے بڑی علم انسیت کی کتاب میں بھی یہ باتیں موجود نہ ہوں گی۔

حیرت کا مقام ہے کہ ان تمام کے ہوتے ہوئے بھی اس قوم کا شیازہ دگر گوں ہے۔ اس کی سوسائٹی اخلاقی سطح سے گری ہوئی ہے۔ کوئی شخص اعتبار کے قابل نظر نہیں آتا۔ ہر ایک میں خود غرضی اور لفاظ افسی موجود ہے۔ سچ کا نام ناپید ہے باوجود یہ کہیں اپنی نہ بھی کتابوں میں قدم پرالی یہی باشیں ملتی ہیں جنھیں وہ جدید علوم پڑھ کر بھی حاصل نہیں کر سکتا۔ مگر افسوس ہے کہ اس کی نکاح مسے یہ بکچہ ادھبی ہے وہ خود فریبی اور احسسِ کتری میں جکڑا ہوا ہے۔ اس کے جوابات بجاے لکھنے کے روز بفرز ترقی پر ہیں۔ اس میں تکفیر و تدریک کا مادہ مفہود ہو چکا ہے۔ ہمارے موضوع کے مطابق وہ ایک ایسے مقام پر بہنگیا ہے جہاں اس کی فطرت میں جو ہوئی Education پیدا ہو گیا ہے اور

یہ مرض لا علاج سانظر آتا ہے وہ اپنے گذشتہ تجربات پر بھی نظر دوڑا کر نہیں دیکھتا کہ وہاں ہی سے عبرت حاصل ہو جذبات کے ہنگاموں میں نمودر ہے، جذبات کے بھر کنے کو وہ مذہب تصور کرتا ہے مسلمان کے لئے ایک قسم کا تجربہ دہرایا نہیں جاتا اس ایک ہی بارکانی ہوتا ہے۔ مشہور حدیث ہے۔

لَا يَدْعُ الْمُؤْمِنُ مِنْ حَمْرَةِ  
اِيْكِ مُؤْمِنٍ کَوْ اِيْكِ سُورَاحَ سَدِ دُورَتِهِ  
وَاحِدَةٌ تِينَ۔  
نہیں دُس اچا سکتا۔

اس حدیث کا مطلب ہماری دانست میں یہی ہے کہ ایک مسلمان اپنے تجربہ کو صالح نہیں کر سکتا، لیکن ہم آج کل دیکھتے ہیں کہ وہ نہ صرف صالح کر رہا ہے بلکہ اس کے ساتھ بہت بے دردی سے کمیل رہا ہے چ جائیکہ عبرت حاصل کرے۔ انسانہ و انا الیہ راجعون۔

سب سے عجیب قسم کی بیچ مقداری جو آج کل مسلمانوں میں نظر آتی ہے وہ سیاست کے میدان میں اس کا احساس کرتی ہے۔ اس حباب کی وجہ سے نہ تو مسلمان سوچ سکتے ہیں اور نہ ہی عمل کے قابل رہے، میں اُن کا عمل جسموں کے اسیجنوں پر ختم ہو جاتا ہے۔ اپنی زمداداریوں کو ایک دو اشخاص کے پر درکر کے خود فرار ہو جاتے ہیں (Political Escape) نہ صرف سیاسی زمداداری سے فرار ہے بلکہ اخلاقی فرار بھی ہے یعنی (Moral Escape) جب ایک قوم کا تنزل انتہا کو پہنچ جاتا ہے تو اس میں یہ علامات ظاہر ہونے لگتی ہے پھر اس میں نہ سیاسی برداشت (Political Tolerance) باقی رہتی ہے اور نہ ہی سیاسی شور (Political Consciousness) جس کو ہم سیاسی شعور سمجھتے ہیں وہ محض ایک خود فربی ہے۔ سیاسی شعور تہیشہ الفرادی شعور کے بعد Self Consciousness۔ پیدا ہوتا ہے۔ آج کل کے مسلمانوں میں نہ تو الفرادی شعور موجود ہے اور نہ ہی ان کی خودی بیدار ہے جو خود کی بہت جملک نظر پڑتی ہے وہ محض نہ ہی احساس کرتی ہے مسلمان بننا چاہتا ہے، اسے احساس ہے کہ وہ اپنے مذہب سے غافل ہے گذشتہ تاریخ اور مسلمانوں کے کارنامے اس کے پیش نظر ہیں۔ انھیں یاد کر کے وہ اپنے جذبات عارضی طور پر بھر کا لیتا اور کچھ خاموش ہو کر بیٹھ جاتا ہے

یہ سب کچھ نتائج ہیں غلامی کے۔ جب غلامی انسان کے رُگ و ریشی میں صریحت کر جاتی ہے تو اس کے جوابات میں اضافہ ہوتا چلا جاتا ہے۔ اور چھپوہ ایک قیام گاہ بنالیتا ہے جس سے آگے نہیں بڑھ سکتا۔ اس قیام کے متعلق علامہ اقبال کی ایک مشہور رباعی ہے۔

نہیں مقام کی خوگر طبیعت آزاد ہوائے سیر مثال نسیم پیدا کر

ہزار رشہ ترے سنگ راہ سچھئے خودی میں ڈوب کے غرب کلیم پیدا کر

مگر جب خودی پر ہی حباب کا پرده پڑ گیا ہو ضرب کلیم کہاں سے پیدا ہو؟ اگر نظر غارہ دیکھا جائے تو مسلمان کا یہ جمود ایک اور قدم آگے ٹھرٹا دکھائی دیتا ہے۔ اس مرض کی علامتیں بھی ظاہر ہوتیں شروع ہو گئی ہیں۔ ماہرین علم الغیات اس کو Wish Fulfilment تکمیل تناکہتے ہیں۔ جس کا مطلب ہے کہ آرزو یا تناہی زندگی میں تعلیم جامہ نہیں پہن سکتی البتہ تینی دنیا میں اسے زنگار نگ کے لباس سے بلوس کروایا جاسکتا ہے۔ یہ شاعر انہیں علی زندگی کی موت ہے اور یہ جو زنگار نگ کا لباس تخلیل میں نظر آتا ہے تو یہ درحقیقت عملیات کا جائزہ ہے یہ مرض نہ صرف ایک قوم کی موت کی علامت ہے بلکہ کفر والحاد کا پیش خیمہ ہے۔ جب ایمان وقین دل سے نکل جائیں تو یہ تخلیلات کی دنیا میں آوارہ گردی کرتے ہیں۔

آج مسلمان ان علامتوں کا اقرار کرنے کے لئے تیار نہیں ہے۔ آج وہ سمجھتا ہے کہ وہ ایک مضبوط جماعت کے سماں ہے اور محفوظ ہے مگر بے چارہ جماعت کے مفہوم سے بھی بے ہبہ ہے۔ قوم و ملت کے نام پر وہ بھڑک اخحتا ہے مگر کاداں یہ نہیں سمجھتا کہ جسے وہ قوم و ملت کہے کہ پا رتا ہو وہ قبرستان سے لا ایش بطور نماش نکالی ہوئی ہیں جن میں نہ تو شور ہے اور نہ ہی حس۔ جو نہ تو سمجھتی ہیں اور نہ ہی سنتی ہیں۔ ختمہ اللہ علیٰ قلوبہم۔ وہ سب جوابات کی قیام گاہ میں استراحت کر رہی ہیں، انھیں کسی بڑی تازیانے کی ضرورت ہے جو بڑے دھا کے سے انھیں اٹھا دے۔ مسلمان سمجھتا ہے کہ وہ مالیش دلاؤری کر کے حریف کو کچھاڑلے گا مگر وہ یہ نہیں جانتا کہ حریف زیانہ شناس ہے اور اس کے احسان کمتری کو سمجھتا ہے۔ عقل وہ کام کرتی ہے جو طاقت نہیں کر سکتی۔ ایک انسان کی عقل ہزاروں انسان

کو پچھاڑ سکتی ہے مگر انسان یہ بھی نہیں سمجھتا۔ بستور اپنے احسان کتری کے زیر اثر نقلِ جوش کا انہصار کرنا چلا جا رہا ہے مگر ریفت کی عقل اسے ہر قدم اور ہر مقام پر پچھاڑ رہی ہے۔ نادان یہ سمجھتا ہے کہ جیت اسی کی سہری ہے۔ اپنی جماعت کی تربیت پر ڈھارس لگائے بیٹھا ہے مگر یہ نہیں جانتا کہ یہ تربیت احسان کتری کا نقلِ جوش ہے۔ تربیتِ حرکت کی تفصیل ہے پھر حجاب و قیام کے کیا معنی؟ ہم جانتے ہیں کہ اس حجاب کے پیچے ایک طوفان کی شرکت پہنچا ہے۔ مگر اسے کیا کہنے کہ یہ حجاب خود ساختہ ہے احتیقی زندگی کے لئے اس کا انہصار مقصود ہے نہ کہ حجاب اور اس کے انہصار کے لئے دل و نگاہ مسلمان چاہے دل و نگاہ مسلمان نہیں تو کچھ بھی نہیں !!

ہمارے نزدیک اس کی سب سے اہم وجہ جو نفیاتی نقطہ نگاہ سے ضروری معلوم ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ مسلمان میں ایمان اور لیقین مفکود ہو چکا ہے جب تک ایمان و لیقین پر یاد نہ ہو گا جماعت دوڑ نہیں ہو سکتے افادی پہلو سے ہم اس کے متعلق کچھ عرض کرنا چاہتے ہیں۔ سب سے پہلی بات جو ہمارے سامنے آتی ہے وہ یہ ہے کہ ایمان و لیقین نہ ہونے کی وجہ سے مسلمان کے دل میں ڈریا خوف سما گیا ہے۔ یہ ایک ایسی خوبی ہے جو انسان کو بزدلی بنا دیتی ہے۔ اس خوف کی وجہات جو باہر ہیں نفیات بناتے ہیں وہ یہ ہیں کہ بچپن میں خاندانی اثرات اس فرم کے ہوتے ہیں کہ بچوں کو وہ بڑوں کا دستِ نگر بنا دیتے ہیں۔ مثلاً اگر کچھ لاذ لالہ ہے تو اس کا ہر کام اور اس کی ہر ضرورت پوری کر دی جاتی ہے اور اسے خود حست کرنے کی ضرورت نہیں پیدا ہوتی اسے ہر کام کے لئے مردگار چاہتے۔ جنابنچہ بڑا ہر کبھی وہ زندگی کی جدوجہد کے لئے سہارا ڈھونڈ رہے اور جہاں کہیں راہ ڈھینی آگئی تو وہ بھاگ نکلتا ہے۔ اسی طرح دوسری وجہ خوف کی بیان کی جاتی ہے وہ یہ ہے کہ بچپن میں رات کے وقت بچوں کو دران اور ان کے ذہن پر غلط قسم کا اثر جادیا اور بچوں کو ہمیشہ اپنے ساتھ رکھنا ان میں بہادری کی خوف مفکود کر دینا ہے۔ علم النفیات میں اس سے تعلق ہبت طویل مباحث موجود ہیں۔ مگر یہیں جس خوف کا ذکر کرنا ہے اس کی تاویل ماہرین نفیات کے پاس موجود نہیں۔ ہم خوف یا ذر سے صرف ایک مطلب سمجھتے ہیں اور وہ موت کا خوف ہے۔ اگر یہ خوف جزا امن کے لئے ہے تو ہمارے علم النفیات میں وہ ذر نہیں کھلا سیگا۔ اور اگر موت کا ذر اس لئے ہے کہ کوئی دنیا دی مفادر جاتا گا

تو بھروسہ حقیقی خوف ہے جس کی وجہات ہم ذلیل ہیں بیان کرتے ہیں یعنی یہ خوف ماسوالہ ہے یا یوں کہتے ہیں کہ ائمہ کے سواب سے ڈر موجود ہے اگر نہیں ہے تو ائمہ سے نہیں یہی خوف ہے جس کو ہم تفصیل کر ہم کر رہے ہیں یہ ایک حقیقت ہے کہ جو شخص ائمہ تعالیٰ سے ڈرتا ہے یعنی اس پر ایمان رکھتا ہے تو اس کے دل میں کسی اور کار عرب نہیں پڑ سکتا۔ خوف اسی شخص کو ہوتا ہے جس کا ایمان کمزور ہو، لہذا یہ ایک سارہ واقعی ہے کہ دنیا میں جس قدر بندول لوگ ہیں ان سب کا ایمان کمزور ہے اور نہ ہی صرف کمزور ہو بلکہ اکثر انہیں میں بالکل ہی مفقوہ ہے۔ ائمہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

إِنَّ الَّذِينَ آفَوْا . . . . . جو لوگ ایمان لائے وہ ہوں . . . . .

وَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ دُرُجَّةٌ مِّنْ حُرُوفٍ (لفظ) اور ان یکی نہ تو کسی قسم کا خوف ہو اور نہ ہی غمینی۔

اس قسم کی آیات مختلف جگہوں پر میں قرآن کریم میں لیتی ہیں۔ ایمان کا مطلب ہی ہی ہے کہ ائمہ تعالیٰ کے سواباتی سب کا خوف دل سے نکل جائے اور لفظیں کامل کے ساتھ اسی پر سربات کے لئے بھروسہ کیا جائے یہ خوف محض اڑائی جھگڑے کا نہیں، ہم کہہ چکے ہیں کہ جھگڑا انسان نے توبہ اور ہوتا ہے اور نہ ہی اس کا ایمان پختہ ہوتا ہے بلکہ یہ تو احساس کتری کی نشانیاں ہیں۔ بلکہ ان جھگڑوں سے بھی بلند ایک خصلت ہے جس پر پورا تر نہ کئے انسان کو ایک بلند حوصلہ اور دل چاہئے۔ اور اس پر عمل ایمان کی پہلی علامت ہے اور وہ راست گوئی اور اعلانِ حق ہے۔ تو گویا زندگی کے افادی پہلو کے نقطہ نظر سے سب سے اہم پہلو یہی ہوا کہ ماسوالہ سب کا خوف دل سے نکل جائے اس کی خلاف ورزی احساس کتری کی موجود ہوگی۔ یونگ نے ایمان باشد ایک فطری اور وجہانی فعل ہے کہی شخص پر بھروسہ کرنے سے بیشتر یہ لیقی بات ہے کہ پہلے خود اپنے پر بھی بھروسہ ہو جن کا بھروسہ اپنے پر نہیں ہوتا وہ شکی طبیعت کے انسان ہوتے ہیں۔ یہاں یہ بات یاد رہے کہ بھروسے سے ہمارا مطلب کمل اختیار نہیں ہے بلکہ ایک قابلیت کا شعور ہے جس سے انسان اپنے آپ کو تول یاتا ہے اسی لئے زندگی پر حرکت کا سب سے بڑا اصول اعتماد اور ایمان ہے۔ ہم نے زندگی کو حرکت اسی کے کہ حرکت ہی زندگی کی ایک نشانی ہے اگر حرکت نہیں ہے تو موت ہے۔ اس حرکت کو جہاں انسان کا تعلق ہے یہ جدوجہد کہہ سکتے ہیں اور یہی جدوجہد ایک جہاد ہے تو گویا زندگی ایک مسلسل جہاد ہے اور جہار بغیر

ایمان کے مکمل کس طرح ہو سکتا ہے۔ اور اگر جادیں ایمان متفقہ ہے تو وہ پھر الحب من الله در رسولہ ہو گا جادا نہ ہو گا۔ بیشتر مسلمان ہمارے ان دلائل کو لئے نہ کے لئے تیار نہ ہوں گے، ان کے پاس گھرے مفرائے دلائل ہر وقت موجود رہتے ہیں جس میں یہی مقداری کی جملک نظر آتی ہے۔ ہمارے نزدیک ان کا وجود ہی اس وقت ان کے خلاف جلت ہے،

بَلِ الْأَرْضَانَ عَلَى نَفْسِهِ تَبَصِّرَةُ  
وَلَوْلَا لَفِي مَعَادٍ ذِرَةٌ۔  
بلکہ انسان کا وجود ہی اس کے خلاف جلت ہے  
اگرچہ وہ کتنی بھی عنده بہانے تراش لیا کرے۔

محضرا ہمارے اس نظریے کے مطابق مسلمانوں کو دوچیزوں کی ضرورت ہے جس پر انہیں عمل کرنا چاہا تاکہ زندگی کے افادی پہلو کو کامیاب بنایا جاسکے۔ اول یہ معلوم ہونا چاہئے کہ یہ جو فرآن کریم نے کہ دیا ہے **وَلَا خَوْفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَخْرُجُونَ** تو وہ اسی مسلمان کے لئے کہا گیا ہے اور دوسرا بات یہ ہے کہ **وَلَذَا أَغْصَبْنَاهُمْ لِيَغْرِرُونَ** یعنی جب غصہ آئے جب بھی معاف کر دیتے ہیں تو یہ بھی مسلمان ہی کی خصلت بیان کی گئی ہے۔ غصہ کو وہی دیا سکتے ہیں جن کے دل میں اللہ تعالیٰ کا رب سایا ہوا ہو ہم و ثوپ کے ساتھ کہہ سکتے ہیں کہ ان دونوں اصولوں پر قائم رہ کر مسلمان احسان کتری کے تمام جوابات پر قابو پاس کتا ہے اور وہ اس لئے ہو گا کہ اللہ تعالیٰ میں اس کا ایمان مصبوط ہو گا۔ اور جب اللہ تعالیٰ میں کامل لقین ہو گیا تو پھر تسبیح معلوم۔

وَالشَّمْوَاءِ الْعُزُومَيْنَ،  
او رانہ ایمان والوں کو دوست رکتا ہے  
اس کے بعد ہم زندگی کا ایک اور آزادی پہلو یتے ہیں جو غیاتی اعتبار سے مسلمانوں کے لئے اچھا ہے از خضوری ہے اور جس کی عدم موجودگی فی زمانہ مسلمانوں کی بے بی کا باعث ہے یہ پہلو تقدیری پہلو ہے اور اس کی جدیتا ویلیوں نے مسلمان کی زندگی کو مغلوب کر دیا ہے مسئلہ قضاؤ قدر ایک پرانا دردسر ہے، ہم اسے متعلق تفصیل میں جانا نہیں چاہتے۔ ہم اس کو مدت نظر رکھتے ہوئے کہ اس کا تعلق خیر و شر کے ساتھ بالکل نہیں ہے صرف اتنا کہنا چاہتے ہیں کہ خیر و شر بھی تقدیری ہے اگرچہ قضاؤ قدر سے مختلف مسئلہ ہے۔ خیر و شر کے متعلق ایک مستند حدیث ہے۔

لَا يومن أحدكم حتى يومن بالقدر کوئی شخص مون نہیں ہو سکتا جب تک کوئی اسے  
 خیر و شر من اللہ تعالیٰ ایمان نہیں آئے کغیر و شر کی تخلیق من انہر ہے۔  
 یہ حدیث ترمذی، ابن ماجہ اور مسلمہ میں موجود ہے۔ ہم اسے یہاں اس لئے بیان کرتے ہیں کہ یہ ایک  
 واقعی امر ہے اور یعنیہ اسی طرح ہے جس طرح حدیث نے بیان کر دیا مگر جب ہم بیان کرتے ہیں تو اس میں  
 ایک عجیب لطیفہ پیدا ہو جاتا ہے۔ جب کبھی قضا و قدر سے متعلق دلائل بیش کے جا رہے ہوں تو عموماً یہ ہے  
 بیش کر دی جاتی ہے مگر عالمگار اس کا تعلق خیر و شر سے ہے نہ کہ قضا و قدر سے۔ شر سے مراد بیشیت ہے نہ کہ ہر  
 وہ حادث جو دنیاوی واقعات کی بات پر ظاہر ہوتا ہے۔ انسانی جدوجہد کے نتائج اگر خاطر خواہ نہیں تو وہ شر نہیں  
 کہلاتیں گے اور اگر جسم میں تو خیر نہیں کہلاتیں گے۔ اعمال کے نتائج کا ادارہ مدار تقدیری قانون پر ہے نہ کہ خیر و شر  
 خیو شر کا مفہوم انگریزی الفاظ Good and Evil سے زیادہ بہتر واضح ہو جاتا ہے۔ پھر میں یہی دیکھتے  
 ہیں کہ انفرادی جدوجہد کا تعلق اس کے نتائج کے ساتھ اس طرح وابستہ ہے جس طرح جسم کے ساتھ روح۔ اور اگر  
 ایک مفکروں میں ہو تو دوسرا بیکار ہے۔ آج کل مسلمانوں میں جدوجہد مفہوم ہے وہ غیر علی کے نتائج کے نظر میں  
 اور جب نتائج خاطر خواہ برآئیں ہوتے وہ اسے اپنی قسمت یا تقدیر پر پوچ کر اپنی ذمہ داری اور اپنے  
 فرائض سے فراری حاصل کر لیا چاہتے ہیں یہ علامت بھی احساس کتری ہی کی ہے۔ انسان ایسے بہانے  
 فقط اس وقت تراشتا ہے جب اسے اپنی بے بی کا لیقین اور احساس بتاہے یہ مخصوص مسلمانوں کی بے بی  
 ہی نہیں جو انہوں نے تقدیر کے مسئلہ کو اس قدر یقیدہ بنا دیا اور نہ یہ ایک سیدھا سادھا سلسلہ تھا اور اس میں  
 چندل اشتباہ کا امکان نہ تھا۔

لَا يُجَنِّفُ اللَّهُ مَنْفَسًا لَّا وَسْعَ لَهَا إِنَّهُ تَحِيفٌ نَّبِيْنِ وَيَتَّاکِيْ بِكُلِّ حَسْبٍ تَدْرِسُ كُلَّ گَنْجَيْشْ حِجْرَيْ

فَأَكْسَبَتْ وَعَيْهَا مَا اكْتَسَبَتْ (بقرہ) جو کیا اس کو دیتے ہے اور اسی پر ٹپنا ہو جاؤ نے کیا۔

قرآن گیمیں مختلف مقامات پر ایک ہی موضوع پر رعنی دلائل گی ہے مگر ہر جگہ اساب پر نزول مختلف ہیں  
 ہم ان اساب کو نظر نہیں رکھتے اور جو آیت دل کو بھاتی ہے اور حالات کے مطابق ہوتی ہے اٹھا کر اسے  
 اپنے افعال کی تائید میں پیش کر دیتے ہیں۔ یہ تجویز ہے احساس کتری کا! اور سب سے خطرناک فعل ہو انسان کا۔

ابن تائید میں ہم انسان کا قول پیش نہیں کرتے۔ مگر بوجا احساس کرتی چاہتے ہیں کہ ایسا قول پیش کیا جائے جس کا رد مشکل ہو۔ پس اپنی صفائی میں اہل تعالیٰ کے کلام کو پیش کرتے ہیں کیونکہ عالم اس کا رد بوجہ جاہیت مشکل ہی کر سکتے ہیں۔ قرآن کریم کو بطور سند پیش کرنے کا مقصد ہوتا ہے کہ اول کسی ایسے مسئلہ کی صفائی کر دی جائے جس میں شہادت ہوں اور کسی بات کی تصدیق کر کے حقیقت ظاہر کر دی جائے مگر آج کل ہم دیکھتے ہیں کہ بعض خود غرض ہستیان دنیا دی اغراض اور رذائل کو تاہیوں کا ترتیب دیکھانا چاہتی ہیں۔ اس تطبیق کی وجہ حسن احساس کرتی ہے مصیتیں اور مشکلات خیر و شر کے مسائل نہیں ہیں، ان کا تعلق قضا و قدر سے ہے اور ان کا اختصار انسانی جد و جہر ہے۔ قسمت کی آڑ لیکر ہم اپنی ذمہ داریوں کی بھاگتے ہیں۔ اس کی وجہ سے زندگی کا ایک اہم افادی پہلو مفہود ہو جاتا ہے۔ اپنے افعال کے ناموافق نتائج کے لئے ہم اس باب تلاش کرتے ہیں حالانکہ ہم خوب جان رہے ہوئے ہیں کہ وہ جہات کیا ہیں۔

کُلُّ امْرٍ بِهَا كَسْبٌ رَّهِيْنُ۔ ہر انسان اس کے پیش پتے کے ساتھ جو اس کی کافی ہو بندھا ہو اہر

تو چھپلائش اس باب چ معنی دارد؛ اس باب تو خود اس کے ساتھ بندھے ہوئے ہیں اور اسے خود اپنے اندر تلاش کرنا چاہئے نہ کہ دوسروں میں یا تقدیر کے لکھے ہوئے پر۔

وَمَا أَصَابَكُمْ نُّعِنُّ مُصِبَّيْتَهُ فِيمَا اور تم کو جو تکلیف پہنچی ہے وہ تمہارے اپنے کیمے

كَبَّتْ أَيْدِيْكُمْ وَيَعْوُّعُنْ كَيْبُرْ ہوئے اعمال کا نتیجہ ہے۔

او زنائج کے متعلق اہل تعالیٰ کا حکم ہے۔

وَأَنْ لَئِنَّ لِلَّادِيْنَ يَأْتُوكُمْ بِهِ مَا مَأْسَعِيْ

يُنِي انسان کوئی چیز حاصل نہیں کر سکتا مگر جس چیز

کے لئے وہ کوشش کرتا ہے۔

تو گویا ہم دیکھتے ہیں کہ فی زمان انسان احساس کرتی کاشکار ہو کر کن کن آفات میں گرفتار ہو رہا ہو

نہیں۔ صرف یہ بلکہ ادھوں کو بھی غلط راہ روی کی تلقین کرتا ہے۔

علم المفہمات کا ایک اور افادی پہلو بوجا احساس کرتی کی وجہ سے مفہود ہوتا چلا جا رہا ہے وہ علمی

اور انکساری ہے۔ غرور و تکبر و نہ بذ ذر و نہ ترقی ہے با وجود یہ کہ قرآن کریم کا اعلان ہے۔

وَلَا يُحِبُّ كُلَّ مُخْتَالٍ غَوْرٌ اور اشہر اتنے عالیں کا اور بڑائی سارے والوں کو بیان نہیں کرتا۔ عَنْهُ كَطْرَحْ غَرْوَرْ وَتَكْبِرْ كَيْ مَعْنَى؟ دُنْيَا دِيْ جَاهْ وَحَمْتَ كَيْ بَنْا پَرْ تَكْبِرْ جَاهْلُونْ کَا شَيْهُهْ ہے۔ انسانیت کے برپرید کیا ہے تو پھر غَرْوَرْ وَتَكْبِرْ کے کیا معنی؟ دُنْيَا دِيْ جَاهْ وَحَمْتَ کی بَنْا پَرْ تَكْبِرْ جَاهْلُونْ کَا شَيْهُهْ ہے۔ انسانیت میں مسافت تب ہی برقرارہ کرتی ہے جب علمی اور انکساری موجود ہو۔ ہمارا فرود رہ کام شاہد ہے کہ تعصب اذ عائیت، رشک، خود یعنی، لترانیاں، حرص، بُلْتَنی اور دوسروں کے مصائب پر خوش ہونا، اختیار کر کے انسان اپنا تکمیلی نظام قائم کرنا چاہتا ہے۔ انفرادی تکمیل کا یہ مقصد ہیں کہ معاشرتی نظام کو آؤ دیکھا جائے۔ بلکہ انسان کی فطرت جو کہ صالح ہے اس بات کی مقتضی ہے کہ امن قائم ہو۔ اور امن اندریں حالات کی مندرجہ بالا خاصیں جماعت میں موجود ہوں کس طرح قائم رہ سکتا ہے۔ یہ خاصیں غیر فطری ہیں اور احساس کتری کا پیش خیہ ہیں۔ اکثر لوگ اس حقیقت کو نہیں سمجھتے ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ توان کے جذبات نے ایک احساس پر تری پیدا کیا ہے *Complex of Superiority* حالانکہ حقیقت اس کے بالکل عکس ہے۔ احساسِ برتری اول ہیچ مقداری ہی سے پیدا ہوتا ہے۔ جب تک بیچ مقداری کا احساس موجود نہ ہو یہ ایک نفیا تی حقیقت ہے کہ احساسِ برتری پیدا نہیں ہو سکتا۔ ہم لکھائے ہیں کہ افراد کو حبیوں کر رہیں یہ علامات اقوام میں بھی ملتی ہیں جنگ، سیاسی گالی گلورچ۔ مختلف قسم کے جرم، خود کشی وغیرہم۔ سب احساس کتری ہی کی علامتیں ہیں۔ مغضوب پر کہ دُنْيَا دِيْ نظام کو بجا رئے میں سب سے بڑا ہاتھ احساس کتری کا ہے۔ جب تک اس علت کی بیچ نہ کی جائے گی انسان انسان کے سامنے اپنے اصل رنگ میں ظاہر نہیں ہو سکتا اور ہر شخص ہر قدم پر اپنے آپ کو دھوکا دیتا رہے گا۔ جب کبھی انسان اکیلا ہوتا ہے تو وہ اس وقت حقیقت کے میدان کر نکل کر تجھیں دنیا میں پرواز کرتا رہے اور یہی وہ دنیا ہے جہاں وہ حقیقت سے بہت دور نکل جاتا رہے اور آپ کو دھوکہ دنیا شروع کرتا رہے۔ علم النیافیات کا سب سے اہم افادی پہلو یہ ہے کہ جماعت کو برقرار رکھا جائے۔ جماعت کے ہر فرد کو اس بات کا شعور ہونا چاہئے کہ اس کے فرائض کیا ہیں، بعض و عناد رشک وحدت، تعصب، نکتہ چینی وغیرہم یہ سب ایسے خصائص ہیں جن سے جماعت میں رخص پڑ جاتا رہے۔ ہر فرد کا فرص ہے کہاں سے پرہیزا و احتراز کرے۔

ہم اس بات سے بھی انکار نہیں کرتے کہ رائے زنی اور کتنہ چینی بنا اوقات ہمیں بھی ثابت ہو سکتی ہے  
مگر جہاں رائے قائم کرنا ہر شخص کا اخلاقی فرض ہے وہاں یہ بھی لازم ہے کہ رائے صرف اپنی ذات کے ساتھ  
واپس رکھی جائے جب تک کہ اس کی تصدیق نہ ہو جائے چنانچہ یہ بھی ایک اخلاقی فرض ہے کہ رائے کا انہمار نہ کیا جائے  
جب تک کہ اس کی تصدیق نہ ہو جائے یہ اجتماعی اصولوں کے مطابق ہے جب تک ایک رائے دوسری رائے پر کچھ  
نہ لی جائے اس کا اعلان کرنا جائز نہیں ہے۔ انفرادی رائے حقیقی معنوں میں رائے نہیں ہو سکتی وہ مخفی جذبات کے  
ماتحت احساس کرتی کے دریوں نقل جو شکار انہمار ہو کرتا ہے۔ اللہ تعالیٰ نے اسی واسطے یہ قانون قائم کر دیا ہے  
وَأَمْرَهُمْ شُورَى بِسِنَةِ حِجَّةٍ  
اور ان کے معاملات باہمی مشورے سے طے کرو

پیشوہ اسی واسطے پر ایک پیشہ اس کے کام کرائے کا اعلان کیا جائے اس کا دوسری مندرجہ رائے سے پر کھنا  
ضوری ہے و قال عَمَّر رضي اللہ تعالیٰ لَا خِلَافَةَ لِأَمْمَ شُورَةٍ یعنی خلافت بغیر مشورہ کے خلاف نہیں ہے  
اور پھر خلافت کیا چیز ہے آخر؟ خلافت نام ہے ایک معاشرتی نظام کا جو مسلمانوں کی جماعت قائم کرنی ہے  
اور یا شیائی میں اس جماعت کی رہنمائی کرتی ہے اور اگر ایسی جماعت میں بغیر مشورہ کوئی بات نہیں ہو سکتی تو  
پھر انسان کو کیا حق ہے کہ وہ خواہ مخواہ رائے زنی کرتا ہے۔ قرآن کریم کا مشہور ارشاد ہے۔

وَشَاءُ وَدُهْمٌ فِي الْأَكْفَارِ فَإِذَا عَزَّمْتَ  
ان سے مشورہ کرو اور جب کسی بات پر تھارا عزم

فَتَوَلَّ كُلَّ عَلَى اللَّهِ  
تمہارے تو پھر صرف اللہ ہی پر بھروسہ کرو۔

کس قدر صریح اور صاف حکم ہے جسے ہم آج کل سمجھنے سے قاصر ہیں۔ آخر یہ حکم کیوں دیا گیا تھا؟ مخفی اس لئے  
تھا کہ جماعت کا نظام برقرار رہے۔ اگر مشورہ سے کام نہ ہو تو پھر نہ ارہا رائے قائم ہو جائیں گی اور کوئی  
کسی تیجہ پر پہنچ سکے گا۔ نتیجہ معلوم۔

مصنفوں بڑھتا جا رہا ہے لیکن موضوع اس قدر دیسیع اور دلچسپ ہے کہ افانا زافانا می خیز  
کسی آئندہ صحت میں ہم انسار اللہ تعالیٰ اسی موضوع پر کچھ اور عرض کریں گے۔

وَآخُونَ اعْتَرْفُوا بِذِنْبِهِمْ خَلْطُوا عَمَلاً صَحَّا وَأَخْرَسْيَأْعُسَى اللَّهَ أَنَّ

يَتُوبَ عَلَيْهِمْ۔ ان اللہ غَفُورٌ رَّحِيمٌ

# برہان و

جلد ہفتادم  
شمارہ (۶)

دسمبر ۱۹۳۶ء مطابق محرم احرام سالہ ۱۳۶۶

## فہرست مصاہین

|     |                                            |                                 |
|-----|--------------------------------------------|---------------------------------|
| ۳۲۲ | سید احمد اکبر آبادی                        | ۱- نظرات                        |
| ۳۲۵ | جانب مولانا محمد حفظ الرحمن صاحب سیواہ روی | ۲- قرآن اپنے متعلق کیا کہتا ہے؟ |
| ۳۲۹ | جانب میروی اللہ صاحب ایڈ کیٹ               | ۳- اساب کفرو جمود               |
| ۳۶۵ | سید احمد اکبر آبادی                        | ۴- بچوں کی تعلیم و تربیت        |
| ۳۷۷ | جانب مظفر شاہ خاں صاحب، ایم۔ اے            | ۵- مصکایاں پی منظر              |
| ۳۸۳ | م- ج                                       | ۶- تصوی                         |

# نَظَرَاتٌ

پنجاب اور لکھنؤگی طرح یوپی میں بھی ایک مدت سے عربی اور فارسی کے سرکاری امتحانات کا نظام ایک بورڈ کے ماتحت قائم ہے۔ پنجاب یونیورسٹی کی طرح اگرچہ حکومت کا اپنا کوئی مستقل اور نیل کا بھی نہیں ہے لیکن صوبہ کی ۵۹ عربی فارسی درسگاہیں ہیں جن کو حکومت کی طرف سے ان امتحانات کے سلسلے میں کم از کم سچاپس اور زیادہ سے زیادہ پانچ ہو یہہ ماہشی امدادی ہے اور اس طرح حکومت یوپی ۵۶ ہزار روپیہ سالانہ خرچ کرتی ہے۔ پہلے ان امتحانات کے حجت ارموالی صیام الدین صاحب ندوی ایم، اے تھے۔ اب معلوم نہیں اس جگہ پر کون صاحب کام کر رہے ہیں۔ بہر حال اس میں بھی نہیں کہ ان امتحانات کی وجہ سے عربی اور فارسی کے طلباء کو جہاں یہ سہولت حاصل ہے کہ وہ ان زبانوں میں سرکاری طور پر مستند ہو جاتے ہیں۔ ایک بڑا فائدہ یہ ہے کہ وہ انگریزی زبان کے سرکاری امتحانات مخفی زبان میں پاس کر سکتے ہیں اس طرح ان کا خرچ بھی کم ہوتا ہے اور عربی و فارسی کے ساتھ ساتھ وہ انگریزی سے بھی ناکشناہیں رہتے۔

لیکن اس نظام کے جزوں اب تک سامنے آئے ہیں اُن سے یہ ظاہر ہوتا ہے کہ اس نظام سے دنیٰ مقاصد تو کیا حاصل ہوتے۔ علمی اعتبار سے بھی وہ فوائد حاصل نہیں ہوتے جن کی ایک ایسے بڑے نظام سے بجا طور پر توقع کی جاسکتی تھی عام طور پر ہوتا یہ ہے کہ طلباء یہ امتحانات صرف اس لئے پاس کر سکتے ہیں کہ اُن کو اسکولوں میں مدرسی کی جگہ مل جائے۔ یا وہ ان کے بعد ایسا اور بھی۔ اے کریں ان دونوں صورتوں میں یہ لوگ ”ہرچہ درکانِ نمک رفت و نمک شد“ بن کر رہ جاتے ہیں اور کچھ انھیں نہ علمی کارناموں سے دلچسپی باقی رہتا ہے اور نہ دنیٰ حیثیت سے وہ کسی کے لئے نمونہ کا کام دے سکتے ہیں۔ پھر ایک بڑی صیبیت یہ ہے کہ چونکہ ان لوگوں کو نہ پوری ”عربی آتی ہے اور نہ ”پوری“ انگریزی“

اس لئے ڈاکٹر نیشن قویم تعلیم کے گروہ میں کوئی اسی ایسا حاصل ہوتا ہے اور نہ جدید تعلیم یافتہ طبقہ میں اُن کی کوئی وقعت اور قدروں قیمت ہوتی ہے۔

اس بنا پر ضرورت تھی کہ اس نظام کو ہبہ موثر اور مفید تر بنانے کے لئے اس پر نظر ثانی کی جائے اور اسے ایک ایسی بنیاد پر جلا جائے جس سے علوم مشرقی کی ہر دلعزیزی بُڑھے اور ان کی تعلیم اور ایجاد تھے جن قومی اور اجتماعی مقاصد کیلئے کی توقع ہو سکتی ہے وہ بڑی حد تک پوری ہو۔ خوشی کی بات ہر کچھے دنوں اسی ضرورت کے پیش نظر یوپی کی حکومت نے مولانا ابوالکلام آزاد کی صدارت میں ایک کمیٹی مقرر کی ہے جو ہمارے رفیق ادارہ مولانا محمد حفظ الرحمن سیواروی کے علاوہ مولانا یہ سید میان ندوی اور ڈاکٹر زید احمد اللہ بادی یونیورسٹی مولانا محمد یوسف فاروقی اور چداو حضرت پر مشتمل ہے کیمیٰ عربی کے نصاب تعلیم، توسعہ نظام اور مدت تعلیم وغیرہ کے سلسلہ میں اپنی سفارشیں پیش کرے گی اور اسی میدان ہے کہ حکومت ان پر عمل بھی کر گی اگرچہ ہم بنیادی طور پر اس بات کے حامی ہیں کہ مسلمانوں کی قومی تعلیم اور خصوصی اعرابی اور اس کے متعلقہ امور کو حکومت کے اثر سے بالکل آزاد ہونا چاہئے لیکن آج کل جبکہ ہمارے علمائے مدارس غفلت کی چادر تانے ہے جس کی نیت سورہ ہے میں عربی نصاب تعلیم کی اصلاح کی آواز جس کی گوشہ سے بھی اٹھے اور اس راہ میں جدوجہد کی پکار خواہ کسی بھی جہت سے بلند ہو بہر حال لائق توجہ اور باعثِ سر تھے کیمیٰ جن حضرات پر مشتمل ہے ان کی بصیرت، وسعتِ نظر، اور لیاقت اصابتِ رائے پر اعتماد کر کے کہا جاسکتا ہے کہ وہ یوپی میں عربی تعلیم کے نظام کو کامیاب اور مفید تر بنانے میں کوئی دقيقہ فرگوںداشت نہ کریں گے۔

اب سے چھیں سال پہلے جامعہ ملیہ اسلامیہ کی بنیاد علیگڑھ میں حضرت شیخ البیان نے اپنے درود مندر فقار مولانا محمد علی مرحوم اور حکیم اجل خاں مرحوم کی معیمت میں رکھی تھی۔ لگنہ شہر ماہ میں اس درگاہ کا جشن سیئں بڑی آب و تاب سے جامعہ نگر اور حکلے میں منایا گیا۔ ذاٹرزاڈر حسین خاں صاحب نے جو بیکے خاص جلسے میں اپنا خطبہ پڑھتے ہوئے بتایا کہ جامعہ والوں نے تہانت اور سخیدگی حکیم صاحب

سے لی اور قومی اور اجتماعی کاموں میں دیوانہ بن مولانا محمد علی مرحوم سے سکھا۔ اس میں شہہر نہیں کہ جامعہ انگریزی تعلیم کی اصلاح و ترقی کی ایک پسندیدہ اور خوشنا علی شکل ہے۔ چنانچہ یہاں کے اسائزہ اور طلباء دونوں ہیات سادہ زندگی بس کرتے ہیں۔ منکر المزاج اور متواضع ہوتے ہیں کافی۔ شعاراتی اور قناعت پسندی ان کا خاص جوہر کمال ہے۔ حقائق پر سنجیدگی اور ممتازت سے غور کرنے کے خواہ گر ہوتے ہیں۔ جذبات کو عقل پر غالب نہ آنے کی اخلاقی جرأت رکھتے ہیں۔ قومی زبان۔ قومی پلیسٹ اور قومی تحریک پر اپنی دلچسپی ہوتی ہے اور سب سے بڑی بات یہ ہے کہ بقول شیخ الجامعہ کے انگریزی تعلیم حاصل کرنے کے باوجود ان کی ذہنیت غلامانہ یا کم از کم مربویات نہیں ہوتی، یہ سب وہ بلند پایہ صفات و مکالات ہیں جن سے ہماری تعلیم جدیدی کی درگاہ ہیں عموماً ہتھی مایہ ہیں اور اس حیثیت سے بے شہر جامعہ لیہی نے پچیس سال کی مدت میں جو کام کر دکھایا ہے وہ ہر سمجھدار اور بالغ نظر مسلمان کی مبارکباد کا مستحق ہے۔

لیکن بیجا نہ ہوگا اگر ہم اس موقع پر ارباب جامعہ کو یہ یاد دلائیں کہ مولانا محمد علی اور حکیم اجل خاں مرحوم کے قلب و دماغ کی انگلیٹھی جس آتش ایمان و عمل سے فروزان تھی وہ حضرت شیخ الہند کے قلب تپان کی حرارت اسلامی ہی کی ایک چنگاری تھی۔ اس لئے ان دونوں بزرگوں سے زیادہ ضروری اور مقدم یہ بات ہے کہ اصل سرچشمہ فیض کو سامنے رکھا جائے اور اپنے ارادوں اور کاموں میں اسی ایک نقشِ قدم پر حللا جائے۔ سادگی، حُنْنِ خلق، تواضع، قناعت کیشی، کفایت شعاراتی، حریت طلبی، علی اور ادبی کام، لٹریچر سے دلچسپی اور اس میں اضافہ و ترقی کی کوشش یہ سب بلند پایہ اور لیائی صد تھیں اوصاف و مکالات بیس۔ لیکن اگر ان اوصاف کی بنیاد "نیست ممکن جز اقرآن زیست" کے یقین مکمل پر قائم نہیں ہے تو پھر اسلام کی طرف سے ان اوصاف پر کوئی مبارکباد پیش نہیں کی جاسکتی، کیونکہ جہاں تک ان اوصاف کا تعلق ہے دوسری قوموں میں اس قسم کے نوٹے بلکہ شاید زیادہ بلند پیا نہ پر کثرت سے پائے جاتے ہیں۔ اسلامی تصور زندگی کی اصل روح اسلامیت ہے قومیت نہیں۔

# قرآن اپنے متعلق کیا کہتا ہے؟

از جاپ مولانا ناصر حنفی الحسن صب سیورہارڈی

(۳)

حق گذشتہ صفات میں یہ واضح ہو جکا ہے کہ قرآن حکیم کا یہ دعویٰ کہ وہ "فرقان" ہے دلیل کی روشنی میں بلاشبہ صحیح دعویٰ ہے اس کے سلسلہ ہی وہ یعنی اعلان کرتا ہے کہ میں "حق" ہوں یعنی "باطل" نہیں ہوں بلکہ باطل تو میرے قریب بھی نہیں آسکتا ۔ لایا میہ الباطل من بین یہ دلیلہ ولا من خلف تتنیل من حکیم حمید ۔

کیا یہ بات روز روشن کی طرح نمایاں نہیں ہے کہ جس کا صفت عالی "فرقان" ہو اور جو حق و باطل کے درمیان ایسا زیپیدا کرنا اپنا فرض قرار دیتا ہو وہ جب ہی "فرقان" کے جانے کا سخت ہے کہ وہ اپنی ذات اور اپنی حقیقت کے لحاظ سے بھی "حق" ہو کر وہ حق روشن ہے اور باطل ظلمت، روشنی سے ہی یہ توقع کی جا سکتی ہے کہ وہ اچھے برے میں ایسا زیپیدا کر دے نہ کہ تاریکی سے جو خود ہی گم گرده راہ ہو، تم شبِ دیکور سے کب یہ امید رکھتے ہو کہ وہ تہاری دستگیری اور رہنمائی کا فرض انجام دے سکے گی البتہ چراغِ محفل کے رنگ و بلاؤ رنیک وید کو آشکارا کرتا نظر آتا ہے ۔

تم جب "حق" کہتے ہو تو گویا یہ کہنا چاہتے ہو کہ جو شے جس طرح ہے جہاں ہے جس کیفیت کے ساتھ ہے اس میں اور تہاری تعبیر میں کوئی فرق نہیں ہے اور اسی کو عام بول چال میں حقیقت نفس الامر کیا جاتا ہے اور جب باطل کا ذکر کرتے ہو تو یہ مطلب لیتے ہو کہ وہ شے جو کچھ ہے جس طرح ہے اور جس شکل و صورت میں وکیفیت کے ساتھ ہے ہماری تعبیر اس حقیقت نفس الامر کا انکار کرتی ہے ۔

اب سوال یہ ہے کہ ہماری تعبیر صلیحیت کا یکیوں انکار کرتی ہے؟ تو اس کے دعویٰ جو۔  
 ہو سکتے ہیں ایک یہ کہ ہم حقیقت سے نا آشنا اور بے خبر ہیں نادان اور جاہل ہیں اور دوسرا یہ کہ ہم حقیقت ری کے باوجود کذب و دروغ سے کام لے رہے ہیں اور یہی مزوم صفت ہماری غلط تعبیر کا ناشر رہا۔ ولہ کہ تب ظاہر ہے کہ قرآن "حق" ہی ہو سکتا ہے "باطل" کسی طرح نہیں ہو سکتا اس لئے کہ قرآن نے جبکہ اپنی حقیقت نمائی کے لئے یہ ثابت کر دیا کہ "الکتاب" اور "الہدی" ہے یعنی عالم الغیب الشہادہ خواکی جانب سے مسترل اور پیغام بہایت ہے تو بلاشبہ وہ نادان تناویق کا کلام نہیں ہے اور اگر خدا کی ہستی ہے اور بے ریب و شک ضرور ہے تو اسی بھی تسلیم کرنا پڑے گا کہ وہ حقایق اشیا کا خالق واللک ہے پس جو ذات کی حقیقت کے لئے خالق ہو اس کے مقلع کیے یہ تصور کیا جاسکتا ہے کہ وہ جان بوجھ کر انہی پیدا کر دے "حقیقت" کے خلاف اخہار و اعلان کرے گی اور اس طرح "حقیقت" کو دے حقیقت بنائے گی خصوصاً جبکہ وہ ذات قدسی صفات تمام صفاتِ حسن و مکمال کی مالک حامل ہو۔  
 پس قرآن جبکہ نہ کذب و دروغ ہے کیونکہ "ہدی" ہے اور نہ نادان و جاہل کا مرتع کیونکہ "کتاب اللہ" اور "الفرقان" ہیذاں کا قدرتی اور فطری ثروہ اور تبجہ ایک اور صرف ایک ہی ہو سکتا ہے کہ قرآن "حق" ہے "باطل" نہیں ہے "لور" ہے "ظلمت" نہیں ہے "صدق" ہے "کذب" نہیں ہے۔

چنانچہ سورہ ق میں قرآن عزیز نے اپنے اس وصف کو اس آیت میں بیش کیا ہے۔

بَلْ ۚ لَذَّ بِالْحَقِّ لَمَّا جَاءَهُمْ بَلکہ ان مشرکین نے حق کو حبلاً پا جبکہ وہ ان کے پاس

فَهُمْ فِي أَمْرِهِ قَرِيبُونَ۔ آیا پس وہ یعنی اور مصطلب کر دینے والی بات میں بتائیں

یعنی جو لوگ قرآن کی اس حقیقت کا انکار کرتے اور تعصب کی راہ سے حج و کفر ان کو اسوہ بناتے ہیں وہ اس مسئلہ میں سخت اضطراب اور بے چینی میں بنتا ہیں کہ نادان کو حق و صداقت کی روشنی کا انکار کرتے بن پڑتا ہے اور نہ اس کے پیغام و صداقت کے قبول پڑھیت کو آناء کرپاتے ہیں جب وہ ڈھیٹ بن کر زبان سے انکار کرتے ہیں تو ضمیر کی آواز نفرت و لامت کرتی نائی دیتی ہے اور جب افکار کرنا چاہتے ہیں تو نفاذی خواہشات اور قومی عصیت کی خلیتیں اقرار سے باز رکھنے پر آناء ہو جاتی ہیں

اودیہ بے دوقتہ دادی حیرت و احتساب میں سرگردان رہتے اور کم کرہ راہ انسانوں کی مردم شماری ہی اضافہ کرتے نظر آتے ہیں۔

مفسرین نے اس مقام پر "الحق" کی تفسیر رسول الکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی "نبوت ثابتہ" اور "معجزات" سے بھی کی ہے مگر ان ہر دو تفاسیر کے میں نظر بھی قرآن عزیز کے "الحق" ہونے اور اس آیت کی تفسیر میں اس کے شامل و داخل رہنے کا مسئلہ اپنی جگہ اسی طرح قائم ہے اس لئے کہ جس طرح "برہان" کی بحث میں یہ ثابت ہو چکا ہے کہ بنی اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات اقدس یا آپ کے معجزات الگر بہان رب "ہیں تب بھی قرآن کا بہمان" ہونا اپنی جگہ مستقیم اور صحیح ہے۔ اسی طرح یہاں بھی یہ کہنا یہے محل نہیں ہے کہ "قَوَالِقَرَآنُ الْمُجِيد" کے بعد الگر کذب بواب الحق" کا اعلان کیا گیا ہے تو خواہ اس سے رسول الکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی بحث تاہمہ اور آپ کے معجزات ہی کیوں نہ مار دھوں مگر قرآن پھر بھی اس لئے "الحق" ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بحث اور آپ کے معجزات کے ثبوت کے لئے قرآن سے بڑھ کر کون "حق" ہو سکتا ہے اور کیا اس "حق" کی تکذیب کے باوجود اقرارِ ریالت اور اعترافِ معجزات کو "ایمان بالحق" کہا جاسکتا ہے؟

غرض بلا واسطہ ہو یا بالواسطہ آیت "کذب بواب الحق" کا مصداق بلاشبہ قرآن حکیم ہے۔

آئیے ہم قرآن عزیز کے اس دعویٰ کی صداقت کو ادیان و ملل کی تاریخ کے سامنے پیش کر کے اس سے فیصلہ حاصل کریں کیہاں تک درست ہے؟ ہندوستان کے مذہب قديم کی یادگار وید کو بتلایا جاتا ہے لیکن چاروں وید کے مطالعہ کے بعد بھی یہ پتہ لگانا ناممکن ہے کہ جس طرح ہندوستان میں خدا کا پیغام حق سنایا گیا تھا کیا یہی پیغام حق کائنات کے اور گوشوں میں بھی سنایا گیا ہے اور یہ پیغام خدا کے کس برگزیدہ رسول کی معرفت سنایا گیا اور کائنات انسانی کے دوسرے حصوں اور خطوں میں بھی اسی طرح خدا کے پیغمبر اور رسول آئے ہیں یا نہیں۔

اسی طرح یہود سے موجودہ عہدِ قديم (توراۃ) اور نصاریٰ سے عہدِ جدید (انجیل) کو لیجھے اور مطالعہ کے بعد بتلایے کہ بتی اسرائیل کے خانوادہ کے علاوہ کیا خذلانے کی اور قومِ نسل سے پسار کیا اور دوسرا کوئی

ملک بھی پاک نیوں اور رسولوں کا محیط رہا ہے یا نہیں تو سکوت یا نفی کے مسودوں سرا جواب نہیں ملے گا۔ نیز آج اوتھا اور ٹرنڈ سے یہ توقع بیکار ہے کہ وہ فارس اور آذربیجان کی طرح یہ بھی تبلاء کہ ہندوستانی چین و ماچین یورپ و ایشیا افریقہ و امریکہ کے کمی گوشہ میں بھی زریشت کی طرح کوئی خدا کا پیغام بر اور رسول آیا ہے اور کب آیا ہے اور اس کی پیغام رشد و ہدایت کے اصول کیا ہیں اور کیا تھوڑا۔ غرض موجودہ ادبیان و ملک کی تاریخ اس حقیقت کے اعلان سے قاصر ہے کہ جبکہ خدا ایک ہے اور یہ تمام کائنات سے ہست و بودا کی ایک خدا کی مخلوق ہے تو بلاشبہ اس کا پیغام حق بھی ہمیشہ سے ایک اور صرف ایک ہی ہے اور وہی پیغام حق تخلیق آدم سے آج تک کائنات کے ہر گوشہ میں نایا جاتا رہا ہے اور اپنے آغاز سے انجام کی ایک حقیقت کا داعی و مثادر رہا ہے۔

لیکن جب جھلکے ہوئے پہاڑوں اور تیتی ہری ریت کے درمیان ”وادی غیر ذی زرع“ میں سب سے پہلے خدا کی آواز گوئی تو فاران کی چوپیوں اور جانکے میداون نے وہ سب کچھ ساجس کے شے کی سڑاک انہاں کو جو تھی اور جس کے اعلان کی ہر بہت حق سے ترقع کی جا سکتی تھی۔ یہ قرآن ہی کی آواز تھی جس نے بار بار پاکارا ”وَإِن مِنْ أَمْتَ الْأَخْلَافِ هَنَدِير“ کوئی امت الی نہیں ہے جس میں خدا کی جانب سے خوف دلانے والا نہ گزرا ہو۔“ ولکل قوم ہاد اور ہر قوم میں ہادی آئے۔“ وَلَقَدْ أَرْسَلْنَا رَسُولًا مِنْ قَبْلِكَ مِنْهُمْ مَنْ قَصَصَنَا عَلَيْكَ وَمِنْهُمْ مَنْ لَمْ نَقَصِصْنَا عَلَيْكَ۔ اور ہم نے بھیجے ہیں بہت رسول تجھے سے (محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے) پہلے بعض ان میں وہ ہیں کہ جن کا احوال ہم نے تجھے کو سنایا اور بعض وہ ہیں کہ ان کا حال نہیں سنایا۔“ لَا فَرْقَ بَيْنَ أَحَدٍ مِنْ رَسُولِهِ بَمَا رَايَهُ يَوْمَ یَوْمٍ کَمَّ کَمْ رَسُولٌ کَرِمٌ ہو نے میں کوئی فرق نہیں کرتے“ یعنی جس طرح محمد صلی اللہ علیہ وسلم کو خدا کا سپاہ رسول جانتے ہیں اُسی طرح کائنات کے ہر گوشہ میں خدا کے بھیجے ہوئے نہیں اور رسولوں پر ایمان لانا فرض سمجھتے ہیں۔

غور کیجئے ذکورہ بالا حقیقت پر اور فصیلہ حاصل کیجئے تاریخ کے اس روشن صفحے سے کہ قرآن ہی وہ کتاب ہے جس نے بہانگ دہلی دنیا کے مذہب کے سامنے اس فرمومش شدہ حقیقت کو

اجاگر کیا کہ خدا ایک ہے تو اس کی صداقت کا پیغام بھی ایک ہی ہے اور وہ مختلف زبانوں میں خدا کے پے پیغمبروں اور نبیوں کی معرفت سایا جاتا رہا ہے اور یہی وہ پیغام حق ہے جس کو آج کامل و کامل صورت میں "اُحق" کے نام سے تم کو سنارہا ہوں: "فهل ثم داعِ اوجیحیْت اذان" پس ہے کوئی جو آج میری طرح یہ صداقت یا کم از کم میری صداقت حق پر کان دھرے؟

مُصَدِّق | قرآن جبکہ "حق" ہے اور اُس کے پیغام حق و صداقت کا اعلان گویا ہدایت اور مثال ہدہ کا اعلان ہے تو حق کی صفاتِ عالیہ میں سے ایک بڑی صفت یہ بھی ہے کہ وہ ہر ایک حق کی تصدیق کرے اور بتائیں حق سے اس کی صداقت و حقانیت کو زینت بخٹے اس لئے قرآن نے اس گوشہ کو بھی شنہ نہیں چھوڑا اور شوکت تعبیر کے ساتھ یہ اعلان کیا کہ وہ خدا نے برحق کے سچے ادیان و ملل اور خدا کی بھی کتابوں اور اس کے پیغاماتِ حق کے لئے "مصدق" بھی ہے۔ وہ کہتا ہے کہ آج انبیاء و سابقین کے الہامی صحیح محرفت ہی کیوں نہ ہو گئے ہوں اور خود ان کے ماننے اور ان پر اعتقاد رکھنے والوں نے ان کی حقیقت کو بڑی حد تک منع ہی کیوں نہ کر دیا ہو لیکن میں اس حقیقت کے اظہار سے باز نہیں رہ سکتا بلکہ اپنے ماننے اور قبول کرنے والوں کے ایمان و اعتقاد کا جزو بنانا چاہتا ہوں کہ توراة، زبور، انجیل اور کائناتِ انسانی پر منزہل من اللہ و مسریٰ تمام صحیح اور الہامی کتاب میں سب ہی حق کا پیغام اور رشد و ہدایت کا سامان رہی ہیں اور آج بھی تحریف و منع کی طلتوں کے باوجود ان میں کہیں کہیں روشن خدو خال اور حقیقی شکل و صورت کی جھلک نظر آ جاتی اور اپنی صداقت و حقانیت کا علوفہ دکھکار عربت و موعظت کا صور پوچنکدیتی ہیں۔ "أَنَّوْبَاجَانَّلَّا مَصْدَقَ الْمَالِمُعْكَمَ" ایمان لا اوس کتاب پر بعہم نے نازل کی جو تصدیق کرتی ہے ان کتابوں کی جو تمہارے پاس ہیں "وَانْزَلْنَا إِلَيْكَ الْكِتَابَ بِالْحَقِّ مَصْدَقَ الْمَابِينَ يَدِيْمِنَ الْكِتَابَ وَهِيَمَّا أَعْلَمَهُ" اور تجھ پر اتاری ہم نے کتاب سچی، تصدیق کرنے والی سابقہ کتابوں کی اور اُن کے مضامین پر نہیں۔

ہمیں | اس لمحہ یہ بھی کہتا ہے کہ میرا کام صرف یہی نہیں ہے کہ میں گذشتہ کتابوں اور صحیفوں کی تصدیق کر دوں اور نبیوں اور رسولوں کے گز جانے کے بعد ان کی اموتوں نے جو تحریفیں ان کے اندر کی ہیں

اور ان پر منع کی گئی چہری چلائی ہے اُن سے ان غاصب کر جاؤں۔ کیونکہ اگر ایسا کروں تو اپنے وصف "الحق" کی خلاف ورزی کا مرکب بنتا ہوں جو کسی طرح بھی ممکن نہیں ہے۔ اس لئے یہ واضح رہے کہ میں سابقہ کتابوں اور گذشتہ صحیفوں کے مصاین اور تعلیمات پر ہمیں اور نہیں بھی ہوں اور میرا یہ فرض ہے کہ میں ان کی تصدیق کے ساتھ ساتھ یہ بھی بتلاوں کے خدا کی ان مقدس کتابوں کی حقیقی تعلیم کیا تھی اور اُس کو منع یا فراموشی کے نزد کر کے کیا سے کیا بنا دیا گیا۔

گویا یوں کہہ سمجھئے کہ اگر امام سابقہ اور ادیان و ملل سالحق کی تاریخ کو پیش نظر کر فلسفہ تاریخ کا فقاد تنقیدی نظر سے حق دیا طل کے اسیاز کی خواہش رکھتا ہو تو صرف قرآن حکیم ہی اُس کے سامنے "حق" "صدق" اور "ہمیں" بن کر اس کے نیک متصدکے لئے مشغیل راہ اور اُس کی پاک خواہش کے لئے رہبرو راہنما ہونے کا حق رکھتا ہے اور اسی کی راہنمائی اس کو صراط مستقیم تک پہنچا سکتی ہے۔

قرآن کے حق "صدق" اور "ہمیں" ہونے کی سب سے روشن اور غایاں دلیل اُس کی وہ دعوت حق اور اس کا وہ پیغام صداقت ہے جو کوئی نے تمام اہل کتاب کے سامنے اس اسحاق کے ساتھ پیش کیا۔

قُلْ يَا أَهْلَ الْكِتَابِ تَعَالَوْ إِلَيَّ لَئِنْ هَمْ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ كَبَّهُوا لَئِنْ كَتَبْ إِلَّا

كُلُّتُمْ سَوَاءٌ بَيْتَنَا وَبَيْتُكُمْ لَا أَنْعَدُ ایک بات کی طرف جو ہم میں اور تم میں برابر ہے کہ

اللَّهُ أَنْشَأَ وَلَا أَنْشَأَ كُلُّنَا وَلَا هُمْ بِهِ شَيْئًا وَلَا ہم بندگی نہ کریں مگر انہی کی اور کسی کو اس کا شریک

یتھذ بعضاً بعضاً ارباباً مَنْ نَحْمِرَّاً ایں اور نہ کوئی کسی کو اپنارب بنائے اللہ کے

دُنْنَ اللَّهِ فَإِنْ تُوَلُّنَّ قُولُوا إِنَّمَّا مَا سَوَّا هُنَّ أَرْهَادُ اس بات کو قبول نہ کریں تو کہہ سمجھے

بَانِا مُسْلِمُونَ - (آل عمران) گواہ رہو ہم تو انہی کے حکم کے تباہ ہیں۔

کیا اس سے بھی زیادہ وسعت نظر، فطرت حق، تعلیم صداقت، احترام نہیں، وحدتِ کلمہ اور وحدتِ نظام کی دعوت کہیں مل سکتی ہے۔ اور کوئی پیغام حق اس سے زیادہ عظمت و حکایت کا ثبوت فراہم کر سکتا ہے؟ الصاف تو یہ ہے کہ ان تمام مسائل کو اگر کیجا دیکھنا ہو تو اس کا جواب ایک اور صرف ایک ہو سکتا ہے کہ ایسی کتاب بلاشبہ قرآن ہے۔

کون نہیں جانتا کہ سابقہ کتب سماوی میں حضرت آدم کی تخلیق اور سیوط ارضی سے متعلق کتنے دو اذکار قصہ اور کتنی داستانیں ہیں جو زنگ آمیزی کے ساتھ بیان ہوئی ہیں لیکن یہ قرآن ہی ہے جس نے رطب میں سے یا بس کو جدا کر کے اہل خدو خال کو روٹا کیا۔ حضرت نوح علیہ السلام کی غینہ سازی اور طوفان نوح سے متعلق عجیب و غریب حکایات عقل میں کوچب ہمزا نہ بنا سکیں تب قرآن ہی کی روشنی نے پرده ہالے ظلمت کو چاک کر کے حق و صداقت کے سپیئر سحری کو چار چاند لگا دے۔ حضرت لوط (علیہ السلام) پر اپنی بیٹیوں کے ساتھ مباشرت کی افراطی و ازی آج تک بابل کی لذب بیانی کا مرقع پیش کرتی ہے۔ یہ قرآن ہی کی مقدوس تعلیم تھی جس نے آگے بڑھ کر اس کذب و فتاکی بانگ دہل تردید کرتے ہوئے لوط (علیہ السلام) کے دامن پاک کو بے لوث ثابت کر دکھایا۔

کن بت قوم لوط المرسلین۔ اذ جھللا یا لوط کی قوم نے سپیروں کو جگہ ان کے  
قال لہم ان وہم لوٹا الاتقون بھائی لوٹ نے اُن سے ہا بیٹک میں تہاری جا۔

اذ لئکم رَسُولُ اَعِینَ فَاتَقُونَ مَطْبِعَ خدا کا پیغام برسوں ایام و الہ، پی اَنَّهُ كَرُودُ

وَالاسْلَمُ عَلَيْکُمْ عَلِیْمَنْ جِرَانَ اَجْرَیٰ اور میری پریدی کرو اور میں تم سے اجرت نہیں

اَلَا عَلَى رَبِّ الْمُعْلَمِينَ۔ (الشرار) مانگتا میرا جرا شرربا لعالمین کے پاس ہو۔

اس سے خدا کا سپیبر کہہ کر سارا معاملہ صاف کر دیا اور ایک ذی فہم کو سمجھا دیا کہ جو نی کو پیغام بخدا بتا ہے وہ بدل اخلاقیوں سے کو سوں دوڑا اور مخصوص از معاصیات ہوتا ہے پھر پہ کیسے محکن ہے کہ حضرت لوٹ (علیہ السلام) نبی بھی ہوں اور الیاذ با شرک مکتب معصیت بھی ہوں۔

پھر اسی عہدِ قدیم (تورات) کا بیان ہے کہ گوسالہ سامری نے نہیں بلکہ حضرت ہارون (علیہ السلام) نے بتایا تھا۔ مگر قرآن عزیز نے صاف اور صریح الفاظ میں تردید کی کہ حضرت ہارون (علیہ السلام) جیسے مقدس نبی کا دامن اس آلو گی شرک سے قطعاً بے لوث ہے اور عہدِ جدید ایکیل نے گواہی دی ہے کہ حضرت عینی (علیہ السلام) کی ولادت با سعادت معمرا نہ طور پر نہیں ہوئی تھی بلکہ وہ خصی سے قبل

یوسف بخاری صلب سے مریم (علیہا السلام) کے حرم میں منتقل ہو کر بن یوسف بخاری تھے تب قرآن ہی نے اس حقیقت کو آشکارا کیا کہ حضرت مریم کا دامِ عصمت ہر طرح محفوظ رہنے اور کسی مرد کی مفاربت کی نا آشنا ہونے کے باوجود حضرت عیسیٰ (علیہ السلام) کی ولادت بھکم خدا جہر اندازیں ہوئی ہے۔

غرض قرآن عزیز کی بیہی وہ صفتِ عالی ہے جو "ہمیں" بن کر عقائد و اعمال دونوں شعبوں میں پیدا کر دے آئے لگوں کے نہ کو تریاق سے جدا کرتا اور ادیان و ملل کی حقیقی صداقت کو نکھار کر دنیا سے انسانی کی راہنمائی کرتا ہے۔

ذکر ذکری قرآن عزیز سابق ادیان و مللِ حق کے لئے جبکہ مصدق اور جیمن ہے اور جبکہ وہ رہتی تذکرہ دنیا تک کے لئے دینی و دنیوی رشد و تربیت کا نام اور کفیل ہے تو اس کا فرض ہے کہ وہ گذشتہ ملتوں اور ان میں بھیج ہوئے نبیوں اور رسولوں کے واقعات و حالات کا ذکر کرے اور بتلائے کہ قبول کرنے والوں نے خدا کی جانب سے کیا اصلہ پایا اور منکرین و حامیین نے اپنے انکا رحق و صداقت کی پاداش کس طرح پائی تاکہ موعظت و نصیحت کا باب کامل و مکمل ہو سکے اور آئے والی قویں اپنے انجام نیک و بد کو اچھی طرح پہچان سکیں اور اس طرح خدا کی جدت تمام کائنات پر پوری ہو جائے۔

قرآن عزیز کہتا ہے کہ بیٹک یہ صحیح ہے اور اسی لئے میں اعلان کرتا ہوں کہ میری صفاتِ عالیہ میں سے ایک نامایاں صفت "ذکر" بھی ہے۔ اسی لئے خدا رسمی اور کائناتِ انسانی کی بہایت و سعادت کے لئے میں نے گذشتہ اقوام و ملل کی اس تاریخ کو دہرا یا جو نیک و بد و رخی و شر و رُوان کے انجام و نتائج سے گہر اعلق رکھتی اور صاحبِ عقل و بصیرت کے لئے عترت و موعظت کا سامان ہے پیاس کرتی ہے۔

میرا جو واس لئے سرتاسر ذکر ہے کہ میں دین، شریعت اور احکام الہی اور ان سے متعلق و عدو و عید کا بیان کرتا ہوں اور اس لئے ذکر ہے کہ انبیاء و رسول کے قصص و اخبار اور امام و اقوام کے قبول بہایت و ضلالت اور ان کے عواقب و ثمرات کو واضح اور نامایاں کرتا ہوں۔

اگر یہ صحیح ہے کہ موعظت و نصیحت کے لئے دلائل و براہین میں سب سے بڑی دلیل اور سب سے بلند بہانہ گذشتہ واقعات و شہادات ہوتے ہیں اور قلب صادق اور ضمیر حق کے لئے سرہانیہ عبرت و نصیحت بنتے ہیں تو پھر انصاف کرو اور بتلاوہ کے مجھ سے بڑھ کر اس میدان کا مرد کون ہے اور کون سا صاحیفہ اور کون سی کتاب ہے جو اس جذالت و فیامت کے ساتھ ان حقائق کو روشنی میں لا کر احتفاظ حق اور ابطال باطل کا فرض انجام دیتی ہو اور نورِ ہدایت سے فیض یا کہنے اور ظلمتِ ضلالت سے نجات دینے کا باعث بنی ہو۔

میں ذکر ہوں اس لئے نہیں کہ ایک تاریخی کتاب ہوں جو صرف قصص و حکایات کو اپنے حقیقی خدو خال میں بیش کر کے نتائج و عواقب کو اربابِ مطالعہ پر چھپوڑیتی ہے میں صرف فلسفہ بھی نہیں ہوں کہ تاریخی واقعات کے اس باب و علل پر بحث کر کے نظری اور علمی کاوشوں کا تجزیہ ہو کر رہ جاؤں، میں کوئی قصہ کہانی نہیں ہوں کہ ”اساطیر اولین“ کو بیان کر کے گرمیِ محفل کا باعث بن کر دادِ حصل کروں بلکہ میری تعلیم اور میرا پیغام کا نتیجہ ہست دلجدی کی سعادت ابدی اور فلاحِ سرہدی کے لئے آپِ چیات ہے، دعوتِ حق کے لئے برق کی چک اور رعد کی گڑک ہے یا صوبت ہادی ہے، دنیوی کامگاریوں اور کامرانیوں کے لئے نجیح کیمیا ہے اور دینی مسروتوں اور شادِ کامیوں کے لئے معجزہ حق و صداقت ہے۔

پس میں تاریخی واقعات اس لئے بیان کرتا ہوں کہ اُس کے صرف اُن پہلوؤں کو روشنی میں لاوں جو عبرت و موعظت اور شروعہدایت کے لئے مفید و مفہوم ہوں، میرے ذکر و تذکار میں فلسفہ تاریخ بھی اس لئے ہوتا ہے کہ وہ عواقب و ثمرات اور علل و اس باب کو بیان کر کے صراطِ استقیم کی جانب راہنمائی کرے۔ محض قصص و حکایات بیان کرنا نہ میرا منصب ہے نہ میرا مقصد و منشأ، اس لئے میں داستانِ سرایی نہیں کرتا بلکہ ماضی سے مستقبل اور گذشتہ سے پیوستہ کے لئے سامانِ سعادت لے اس بابِ فلاح و نجاح ہمیا کرتا ہوں پس میں ”ذکر“ بھی ہوں اور ”ذکری“ بھی ”تذکرہ“ بھی اور ”ذی الذکر“ بھی۔

اُنْ هُوَ الَّذِي ذَكَرَ لِلْعَالَمِينَ (ص) یہ (قرآن) نہیں ہے بلکہ جانوں کے لئے ایک ذکر (نصیحت)

فَإِنَّهُ لَذِكْرٌ لِّكَ وَلِقَوْفَكَ اور بلاشبہ یہ (قرآن) تیرے (محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے)

لئے اور تیری قوم کے لئے ذکر (نصیحت) ہے۔ (زخرف)

صَ وَالْفَرْقَانِ ذِي الذَّكْرِ ۔ اور قسم ہے قرآن، صاحبِ ذکر کی۔

وَمَا هِيَ إِلَّا ذِكْرٌ لِّلْبَشَرِ (درش) اور نہیں ہے یہ (قرآن) مگر نصیحت انسان کے لئے

كَلَّا لَكُمْ حَانَتْ ذِكْرَهُ فَمَنْ شَاءَ اگاہ ہو، یہ (قرآن) تذکرہ ہے پس جوچاہے

ذکر کا ہے۔ (بعس) اس سے نصیحت حاصل کرے۔

فَمَا لِهُمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ پس ان کو (مشکین و مذکرین کو) کیا ہوا کہ وہ تذکرہ

معرضین۔ (درش) (نصیحت) سے اعراض کرتے ہیں۔

**موعظۃ** قرآن جب حق و صداقت کا داعی، رشد و ارشاد کا ممتاز، ہدایت و سعادت کا ہادی، ایسا یا حق و باطل کا امام ہے اور ادا و فرض کی خاطر ذکر و ذکری اور تذکرہ ہے تب اس کا ایک اہم فرض پھی ہو جاتا ہے کہ کائنات عقل و بصیرت کی موعظہ و نصیحت کے لئے ذکر و واعظ بھی ہو کر کیونکہ اگر اس کا فرض صرف اسی قدر ہوتا کہ وہ امم و اقوام اور ملل و ادیان کی تاریخ کو درہ دیتا اور ہو جاتا وہ رشد و ہدایت کا سامان جھجھ کر دیتا اور فارغ ہو جاتا، وہ حق و باطل کا ایسا یا ظاہر کر دیتا اور خاموش ہو جاتا تو پھر قرآن اپنے فرض کا تارک ٹھیک رہ تو کہہ چکا ہے کہ حق و صداقت کے یہ تمام سامان اس نے اس لئے ہبیا کئے ہیں کہ انسان کو "انسان" بنائے اور "حیات سرمدی اور بحیات ابدی" تک پہنچائے تب اس کے لئے یہ گنجائش ہی کب ہے کہ وہ سامان تو ہیا کر دے، اب اب دو سائل اور علل و ذرائع کو تو شمع شبستان بنادیے لیکن اصل مقصد اور حقیقی مطحع نظر کو نظر انداز کر کے غفلت حق پوشی کی راہ اختیار کرے اس لئے وہ اعلان کرتا ہے کہ میں "موعظت" ہوں لیکن مقام و عظو تذکریں میرا مقام اس قدر بلند ہے کہ میرے لئے یہ کہنا کافی نہیں ہے کہ میں "داعظ" یا "ذکر" ہوں بلکہ میری اس حقیقی صفت یا میرے اس فرضی منصبی کا حق پورا پورا جب ہی ادا ہو سکتا ہے کہ ہباجا

قرآن "ذاللہی نہیں سرتاسر مذکورہ ماعظہ ہی نہیں بلکہ ایک ایک لفظ اور ایک ایک جملہ "موعظہ" ہے۔ غور کر جئے کہ عدل و انصاف کسی ایک کی میراث نہیں ہے اس لئے اس عالم رنگ و بیس خدا معلوم کس قدر عادل و منصف گزرے ہیں، موجود ہیں اور آئندہ رہیں گے لیکن جب ان عادلان حق گوش و حق نیوش میں سے عدل و انصاف کا کوئی سیر و اس صفت میں چارچاند لگا دیتا ہے تو آپ پہر و در شب (مثاہیر پرستی) کے نوق و ولہ میں اس کو فقط عادل نہیں کہتے بلکہ اس کو سرتاسر عدل بنادیتے ہو پس الگ کلام کی فصاحت و بلاغت کا اعلیٰ معیار اس کا مقاضی ہے کہ عدل ہو یا ظلم یا کوئی بھی صفت ہو وہ جب کسی ہتھی میں درجہ کمال کو پہنچ جاتی ہے تو پھر اس کے وصف کی تعبیر اسیم فاعل اور مبالغہ کے صیغوں سے گذر کر عین صفت ہی کے ذریعہ بہتر سمجھی جاتی ہے تو تاریخ ادیان و ملل اور صحف سماویہ اور کتب الہیہ کی تاریخ میں میری روشن رشد و بہادیت اور جلیل و رفیع نصیحت کا ذکر کیوں نہ اس طرح کیا جائے کہ میں صرف واعظ ہی نہیں ہوں بلکہ ادا و فرض میں بھی سب سے آگے، سب سے بلند اور سب سے ویقیع ہوں اور اس لئے "موعظہ" ہوں یعنی میرا سر اپا ہی سرتاسر نصیحت و موعظت ہے۔

سیَا اَيَّهَا النَّاسُ قَدْ جَاءَكُمْ لَئِنْ لَوْكُمْ لَا شَهِدَ تَهَارَے پاس مہارے پر و ر دگار  
مَوْعِظَةٌ مِّنْ رَبِّکُمْ (یون) کی جانب سے نصیحت اپنی سمجھی۔

فَمَنْ جَاءَكُمْ مَوْعِظَةٌ مِّنْ رَبِّهِ بُلْ جس کوئی نصیحت اپنے رب کی طرف کو اور وہ فائیقی فلذ فاسکت۔ (بقرہ) باڑا گیا تو اس کے واسطے ہر جو چیز ہو چکا۔

اس ہیت میں روای کی حرمت کا ذکر ہے اور قرآن کی آیات موعظت نے اس کو حرام قرار دیتے ہوئے تکین بھی کروی کجو اس حکم سے قتل یا معاملہ کر چکے تو گذشتہ پران سے کوئی مواخذه نہیں ہے۔

وَلَقَدْ أَنْذَلْنَا إِلَيْكُمْ آيَاتٍ مُّبِينَاتٍ اور یہم نے تم پر صاف اور واضح آیات اتاریں اور

وَشَّلَّا مِنَ الَّذِينَ خَلَوْا مِنْ قَبْلِكُمْ ان کا حال جو تم سے ہے گذر چکے اور "نصیحت"

وَمَوْعِظَةٌ لِلْمُتَّقِينَ۔ (نور) درستے والوں کے لئے۔

وَجَاءَكُنْتَ فِي هَذَا الْحَقِّ دَوْعَةً اُوْرَأَتِيَ تِيْرَسَ پَاسِ اس میں (قرآن کی حدیثیں)  
تَحْقِيقِی بَاتٍ اُوْنَصِیْعَتٍ اُوْرِیادِ داشت ایمان  
وَذَكْرِی لِلْمُؤْمِنِیْنَ۔

والوں کے لئے۔ (سہود)

هَذَا ایامُ لِلْتَّائِسِ وَهَدَیٰ و یہ (قرآن) بیان ہے لوگوں کے واسطے اور بہت  
مَوْعِظَةٌ لِلْمُتَقِّیْنَ (آل عمران) اور نصیحت ہے درستے والوں کے لئے

قرآن عزیز نے دعوتِ حق کے لئے جن اساسی اصولوں کا اعلان اور پیغامِ الہی کو جن محکم  
بنیادوں پر قائم کیا ہے اس میں حکمة کو مقدم رکھا ہے اور موعظہ کو درجہ عطا کیا ہے اور آخری منزل  
مجادله اور نہ کرہ کی رکھی ہے چنانچہ سورہ بنی اسرائیل میں ارشاد ہوتا ہے۔

اُدْعُ اِلِی سَبِّیْلِ رَبِّکَ بِالْحَکْمَةِ (لے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) تم اپنے پروردگار کی راہ کی  
وَالْمَوْعِظَةُ الْحَسْنَةُ وَجَادِلُهُمْ جانب دعوت و حکمت دنیا کے ساتھ اور اچھی نصیحت  
بِالْتَّقَیٰ ہی اَحْسَن۔ کے ذریعہ اور ان (منکرین) سے نہ کرہ کرو یہ اسلام کے ساتھ۔

تو اس آیت میں "موعظہ" کی حقیقت کیا ہے اور اس کو ثانوی درجہ کیوں حاصل ہے اور  
قرآن کی صفت "موعظہ" اور آیت مسطورہ بالا میں ذکورہ موعظہ کے درمیان کیا تعلق ہے؟ اس  
کی تحقیق سے قبل اس تہذیب پر نظر کھانے ضروری ہے کہ دعوت و پیغام کے یہ سرگاہ اصول دراصل  
فطری اور طبعی تھا اس کے بیش نظر بیان ہوتے ہیں کون نہیں جانتا کہ جب کوئی شخص کسی مخاطب کو  
اغتنگو کرتا ہے اور اس کو کسی اہم مقصد کی خاطر افہام و تفہیم کی جم پیش آتی ہے تو وہ مخاطب کے ذہنی  
نشیوں نما اور فکری صلاحیت و استعداد کو صرف تین درجات کے اندر محدود پاتا ہے۔ پہلا اور اعلیٰ درجہ  
تو یہ ہے کہ مخاطب کا ذہنِ ثاقب اور فکرِ را بلنڈ ور فیچ ہو اور وہ افکارِ ذہنی کو ادھام و دوساری سے  
لیقین و اذعان کو رسیب و ظنون سے صحیح و حکم کو فاسد و کا سر سے ایسا کرنا ہے میں وجدانِ صحیح اور  
عقلِ سلیم کا حامل ہو تو اس شخص کے سامنے جب خاص عقائد و افکار اور اعمال و افعال کو پیش، اور  
اُن کی صداقت و حقانیت کو واضح کیا جائے تو اس ضروری ہے کہ دلائل و براہین اور شواہد و

نظائرہ حکمت سے ملے اور دانائی سے لہریں ہوں تاکہ حقیقت اور سراب کے درمیان بآسانی ایک ایسا نیاز کر سکے اور حق و باطل کو حکمت کی ترازو اور دانائی کے پیانے سے ناپ قول کے اس لئے کہ انہام و تفہیم اور نکلم و تخطاب میں "حکمت" سے بڑھ کر نہ کوئی شیعہ ہدایت ہے اور نہ کوئی آفتاب بہانہ دہلیں۔ اور دسر اور جدی ہے کہ اس کی فکری اور ذہنی نشوواز تقارنے تو سط سے آگے قدم نہ بڑھایا ہو اور وہ حق و باطل کی گناہوں و تکلیف سخی اور نکتہ رسی کا تکمیل نہ رکھتا ہو وہ آفتاب کا مشاہدہ تکریس کر سکتا ہو لیکن اس کی بُنگی شعاعوں اور زردو گلابی کرنوں اور ان کی احیلی شکل میں افادی کا فربیائیوں کی تک نہیں پہنچ سکتا۔ وہ اس کی گرمی اور چمک کا توصیح اندازہ کر سکتا ہے لیکن اس کے کرہ ناری اور اس کے نظام شہی کے حقائیں تک پہنچنے کی صلاحیت سے جا بہرہ ہے تو ایسے شخص تک ابلاغِ حق اور پیغامِ دعوت کا طریقہ یہ ہے کہ "حکمت" کے ساتھ ساتھ "موعظۃ حسنة" کی تائید بھی شامل کر لی جائے یعنی دعوت و تبلیغ کا فرض صرف "حکمت" ہی تک محدود نہیں رہنا چاہے بلکہ ضروری ہے کہ گذشتہ اقوام و ادیان کے حالات و واقعات اور مشاہدات کو اچھی نصیحت کے ذریعہ بیان کر کے ماضی سے مستقبل کے لئے اور گذشتے سے پیوستہ کے لئے بین حاصل کرنے کی امنگ پیدا کی جائے اور اس کو خونگر بینا یا جائے کہ وہ حکمت کی باقول "موعظۃ حسنة" کے ذریعہ حاصل کر سکے تاکہ صاحب فہم و فکر جو اول مرحلہ پر ہی سمجھ گیا ہے یا اس دوسرے مرحلہ پر پہنچ کر اس کا ادراک کر سکے۔ مگر ان دونوں درجات سے علاوہ ذہنی اور فکری طریق کا رکھ لئے ایک اور درجہ بھی ہے جو کبھی کچھ فہمی اور کچھ روی کی وجہ سے بروئے کا رہتا ہے اور کبھی متوازی دلائل و بڑائیں کے غلط دعاوی سے پیدا ہوتا ہے بیہی وہ تیسرا درجہ ہے جہاں پہنچ کر ایک انسان کی حقیقت و صداقت کو سمجھنے اور قبول کرنے سے قبل اپنی جانب سے اس کے متوازی اور متصاد دلائل پیش کر کے محاکمه اور تذکرہ کا ارادہ کرتا اور اسی ترازو اور پیانے سے ہر ایک بات کو ناپتا اور تو تا اور اس کے حق و باطل ہونے میں فرق کرنے کا عادی ہوتا ہے۔ ذہنی اور دماغی طریق فکر کے اسی مرحلہ پر درجہ کا اصطلاحی نام "منظراہ" ہے۔

پس جگہ قرآن عزیز کی تعلیم ایک فطری تعلیم ہے اور دین اسلام، دین فطرت کا دوسرنامہ تو ضروری تھا کہ اس کی دعوت و تبلیغ کے اصول بھی فطرت کے مطابق اور دینا غنی اور ذہنی نشوہ ارتقا کے فطری تقدیم کے متوازی ہوں تاکہ اسلامی دعوت اور قرآنی پیغام صحیح معنی میں کا شہادت انسانی کے لئے کامل و مکمل کہلائے جانے کی سند حاصل کر سکے۔ تب اس نے کہا کہ اس پیغام حق کا طریقہ کاربھی ان ہی فطری صلاحیتوں کے ساتھ والبستہ ہے اور جو دنیا غس طریقہ فکر کا عادی ہے بہتر ہے کہ اس طریقہ فکر کے ساتھ اس کی راہنمائی کی جائے اور چونکہ تیسرا درجہ میں کچھ بھی اور زینع کے امکانات موجود تھے جو انسان کو اخلاق سے بداخل لانی اور بلندی سے پہنچی کی جانب گرا دیتے ہیں تو یہ بھی ضروری ہوا کہ مجادلہ و نذکر کہ کوہ بالنتی ہی احسن "کی پاک اور بے لوث شرط کے ساتھ مشرود کر دیا جائے یا یوں کہدیججئے کہ اس درجہ کو حُسن اخلاق اور مثیل اعلیٰ کی جل متنیں سے باندہ دیا جائے۔

اس حقیقت کی وضاحت کے بعد اب یہ کہنا آسان ہو جاتا ہے کہ قرآن عزیز جس معنی میں "موعظہ" ہے وہ اس مقام میں متعلق موعظت سے عام اور بلند و بالا حقیقت پر ہے جہاں حکمت، موعظت حسنة اور جدال بالتی ہی احسن تینوں حقیقتیں ایک ہی حقیقت میں سموئی ہوئی ہیں اور جو "موعظہ" بن کر ملائیں تینوں نظری درجات پر حادی اور کارفیا ہے۔ کیونکہ قرآن حکمت بھی ہے اور موعظت حسنة بھی اور فکر و نظر کے لحاظ سے نہ کرہ و مجادلہ حسنة کا امام بھی، وہ دلائی محکم اور برائیں قاطع بھی رکھتا ہے اور انہیا اور اس اور ان کی امم و ملل کے واقعات عبرت آموز کو بھی بیان کرتا ہے اور توحید و شرک اور خیر و شر اور اصلاح و افادہ اور حسن و باطل اور صحیح و فاسد کے مظاہر اور کارپر محاکہ کرتا اور ناطق فیصلہ بھی دیتا ہے لہذا وہ ایسی "موعظہ" ہے جو بیلید الغمہ اور ذکی الفکر، عامی اور اہل علم، سادہ لوح اور فلسفی سب کے لئے ان کے درجات کے مطابق راہنمائی کرتے ہوئے صراطِ مستقیم تک پہنچانا اور انسان کو "انسان" بناتا ہے۔

(باتی آئندہ)

# اسبابِ کفر و حجود

## دوسرے سبب۔ اعراض

از جنابِ یروی اشد صاحب یہ و کیت ایس آباد  
سلسلہ کے لئے دیکھئے برہان باب جملائی لہٰ

کفر و حجود کا پہلا سبب یعنی تقلید آبا و اکابر وغیرہ جیسا کہ بیان ہو جکا اپنے اثر و عمل میں ہے گرہ  
دوسرے سبب یعنی اعراض کی کا فرمائیاں اس سے بھی دیکھ ترہیں۔ نوع انسانی کا جتنا لعasan انہا  
دھنہ تقلید سے ہوا ہے۔ اس سے زیادہ تباہ کاری اعراض کی وجہ سے ہوتی ہے۔ تقلید و اعراض کی  
ضرر سائیوں سے نکافر کے ہیں اور نہ مومن۔ عالم بچے ہیں اور نہ جاہل۔

اعراض کے لئے معنی ہیں۔ ایک طرف پھر جانا۔ مثلاً دو آدمی رجہ و کھڑے باشی کر رہے ہوں اور  
اس اشارہ میں ایک آدمی ایک طرف پھر جائے اور اس کا ایک پہلو دوسرے آدمی کے سامنے آجائے۔ عام  
حکاوے میں اس لفظ کے معنی ہیں۔ منہ پھر لینا، منہ مول لینا، بے رخی کرنا، توجہ نہ کرنا، غور نہ کرنا، سوچنے پر  
نہ کرنا، ایک کان سے سُن کر دوسرے کان سے نکال دینا، خفالت شواری وغیرہ وغیرہ  
محبہست کے لحاظ سے اعراض گو اتنا بڑا حرم نظر نہیں آتا لیکن اس کے نتائج کفر و حجود کے باقی  
دونوں اسباب کے مقابلے میں بہت زیادہ خطرناک اور تباہ کن ہیں۔ ہم ہر روز بلکہ ہر وقت ہزاروں ایسی چیزوں  
دیکھتے ہیں جن پر غور کرنا ہمارا فرض ہے۔ لیکن ہم ان پر قطعاً غور نہیں کرتے۔ گوہا مارا دیکھنا نہ دیکھنے کے برابر  
ہوتا ہے۔ ہم بعد ازاں سیکڑوں ایسی باتیں سنتے اور پڑھتے ہیں جن پر تدبیر کرنا ہمارے لئے اشد ضروری ہے لیکن  
ہم ان پر توجہ نہیں کرتے، ان سے بے رخی کرتے ہیں۔ اس طرح ہمارا سنا اور نہ سنا، پڑھنا اور نہ پڑھنا

باکل بر امر پرستا ہے۔

لَهُمْ قُلُوبٌ لَا يَعْقِلُونَ هَمَا وَلَكُمْ ان کے دل (یعنی دماغ) ہیں لیکن ان سے نہیں  
أَعْيُنٌ لَا يُبَصِّرُونَ هَمَا وَلَكُمْ اذَادٌ سوچتے۔ ان کی آنکھیں ہیں لیکن ان سے نہیں  
لَا يَعْمَلُونَ هَمَا۔ اولیک کا لامعہ دیکھتے اور ان کے کان ہیں لیکن ان سے نہیں سنتے  
بَلْ هُمْ أَصْنَلُ اُولیَّکَ ہے لوگ چارپا یوں کی مانند ہیں بلکہ ان سے بھی  
هُمُّ الْعَاقِلُونَ۔ زیادہ گمراہ یہ غافل لوگ ہیں۔

کون شخص ہے جس کی آنکھیں ہوں اور دیکھتا نہ ہو۔ اور وہ کون آدمی ہے جس کے کان ہوں  
اور سنتا نہ ہو۔ بظاہر تو ایسا کوئی آدمی نہیں۔ لیکن حقیقت میں ہم سب چارپا یوں کی مانند ہیں۔ بلکہ ان  
سے بھی بذریعہ الاماش را نہ کرو۔ کیونکہ ہم سب آنکھوں والے ہیں لیکن دیکھتے نہیں۔ ہم سب کان رکتے ہیں  
لیکن سنتے نہیں۔ ہم سب کے دماغ ہیں لیکن سوچتے نہیں۔

قرآن مجید کی یہ آیت۔ ن لوگوں کے لئے ہے جو جنم کے لئے پیدا کئے گئے ہیں۔ لیکن انہا فسے  
کہے کہ ہم میں سے کتنے ہیں جو دیکھتے ہیں، سنتے ہیں اور سوچتے ہیں۔ دیکھنا تو یہ ہے کہ ہم جو کچھ دیکھیں، اس پر  
غور کریں۔ لیکن ہم دیکھتے ہیں اور غور نہیں کرتے، کویا کچھ دیکھا ہی نہیں۔ سنتے کا حق تو یہ ہے کہ ہم کچھ نہیں  
اس پر تدبیر کریں۔ لیکن ہم سنتے ہیں اور تدبیر نہیں کرتے۔ گویا کچھ سنا ہی نہیں۔ ایسے ہی آنکھوں والے اندھے  
اور کانوں والے بھرے ہیں جنہیں فرقہ نے «کا لامعہ بلْ هُمْ أَصْنَلُ» کا خطاب دیا ہے اور یہ لوگ ہیں  
جنہیں غُشی کیا گیا ہے اور یہی لوگ ہیں اعراض کرنے والے۔

صیغہ معنوں میں دیکھنا کہا ہے اور یہ معنوں میں سنایا ہے۔ قرآن مجید نے ایک متمام پر اس کی تصریح  
بھی کر دی ہے۔

فَيَرْجِعُوا إِلَيْنَيْنَ يَسْتَعْوِنُونَ الْقُتُلَ پس خوشخبری بعد میراث کا ان بنوعل کو جو سنتے ہیں بات کو  
فَيَتَسْعَونَ أَحَدَنَا اولیکَ الْوَذِينَ اور پریروی کرتے ہیں اُس کے مہر بڑوی کی۔ یہ لوگ ہیں  
هَمَّا مِنْهُ وَأَوْلِيْكَ هَمُّ اولیک الْأَنْبَابِ جن کو انشرے ہدایت کی اور یہ لوگ ہیں خاص عقل و آ

یہاں قرآن مجید خوش خبری دے رہا ہے۔ ایسے لوگوں کو جویات سن کر اس پر غور کرتے ہیں اور اس کے سے حسن و قبح اور نیک و بُر سوچ بچا کرتے ہیں۔ اور پھر اس کے نیک کو قبول کرتے ہیں اور اس کے بدکور دکر دیتے ہیں۔ یہی لوگ ہیں جو عقل مند کہلانے کے مستحق ہیں۔ اور یہی لوگ ہیں جو صحیح معنوں ہیں سنتے ہیں۔ باقی لوگ سنتے ہیں لیکن نہیں سنتے۔ اسی طرح دیکھتے ہیں وہی دیکھنے والے ہیں جو دیکھ کر غور کرتے ہیں۔ باقی دیکھنے والے دیکھتے ہیں لیکن نہیں دیکھتے۔

غدر کے ایسے بندے جنہیں قرآن مجید نے یہاں خوشخبری دی ہے۔ بہت کم ہوتے ہیں لاکھوں کروڑوں میں ایک اور وہ بھی کئی کئی صدیوں کے بعد۔

ہزاروں سال زگس اپنی بے نوری پر روتی ہے  
بُری ٹکل سے ہوتا ہے چین میں دیدہ ور پیدا  
(اقبال)

فی الواقع یہی دیدہ ور لوگ ہیں جنہیں ان آیات میں خوشخبری دی گئی ہے۔ ہم سب دیکھتے ہیں۔ سنتے ہیں اور سوچتے ہیں۔ لیکن ہمارا دیکھنا دیکھنا نہیں اور نہ سنا سنا ہے اور نہ سوچا سوچا۔ اگر مم سب دیکھتے سنتے اور سوچتے تو یقین جانے کے لئے اولاد آدم کے پاس علم وہر کے جتنے خزانے جمع ہیں۔ آج سے ہزاروں سال پہلے اس سے صد با چند بُرے خزانے جمع ہو چکے تھے اور اب تک دنیا کیس سے کہیں جا بینی ہوتی۔ تخلیق آدم کے وقت ہی انہر تعالیٰ نے آدمی کو تمام اسما کی تعلیم دیدی۔ یا بالفاظ دیگر آدمی کی قدرت میں تمام علوم کے انتہائی مدرج کے حاصل کرنے کی استعداد و دلیعت کر دی۔ اور پھر اس کے اندر اور اس کے باہر چاروں طرف زین پر اور آسمانوں میں بے حد و عد آیات پھیلادیں۔ تاکہ وہ انہیں دیکھے اور ان کے حقایق پر غور کرے اور اپنے علم و فن کے خزانوں کو معمور کرے۔ لیکن آدمی ان آیات کو دیکھتا ہے اور منہ پھر لیتا ہے۔ گویا کچھ دیکھا ہی نہیں۔ درختوں کا پاتا پتا حقایق و معارف میں ایک ضخیم کتاب ہے اور کائنات کا ذرہ ذرہ علوم و فنون کا ایک معور خزانہ ہے۔ لیکن آدمی ہے کہ نہ ان کتابوں کے کھولنے کی تکلیف اٹھاتا ہے اور نہ ان خزانوں کی کنجی کوہی کبھی ہاتھ لگاتا ہے۔ دیکھتا ہے اور ایک طرف مُر جاتا ہے۔ صرف معنوںے چڑا لیے ہو شہزاد اور دیو در آدمی

ہوتے ہیں۔ جو ان آیاتِ الہی کے مطالعہ میں عمر بھر صروف رہتے ہیں سو نیا عالم و فن کے جن سارے تک بھی اب تک پہنچ سکی وہ ان ہی بندگوں کے دم قدم کی بُرکت ہے۔ اور فی الحقیقت یہی محدودے چند آدمی ہوتے ہیں جو خدا کو صحیح معنوں میں پہچان سکتے ہیں۔ یعنی کہ علم نتزاں خدا راشاخت۔

برگ درختان سبز در نظر سرشار ہر در قریت معرفت کر دگار (سعدی)

سعدیؒ کے اس شعر کو نزدی شاعری نہ سمجھئے۔ اولاد آدم کی اعراض پسندی اور غفلت شعاری کے باوجود علم کے علم بنا تات اپنے فن میں جس قدر تحقیقات کرچکے ہیں صرف اسی کی بنا پر درخت کے ایک ایک پتے پر دستِ قدرت نے جتنی محیر العقول کار فرمایاں کی ہیں اس پر ایک ضخیم کتاب کلمی جا سکتی ہے۔ اگر آدمی آج بھی اعراض اور غفلت کو حچھوڑ دے تو نوعِ انسانی کے علوم کی ترقی کی رفتار موجودہ رفتار سے ہزار در ہزار چند زیادہ ہو جائے۔

رفتم کہ خارا ز پا کشم محلہ بنا شد از نظر

یک لحظہ غافل بودم و صد سالہ را ہم دور شد

آیاتِ الہی کی طرف سے یہی بے رخی یہی روگروانی یہی غفلت یعنی یہی اعراض خدا کے بیشمار بندوں کو خدا کی پہچان سے محروم رکھتا ہے اور کفر و جہود کی لعنت کی گھرائیوں میں گرداتیا ہے۔ قرآن مجید نہائیں لوگوں کو جس کریمی کر منہ پھر لیتے ہیں اور پیغمبر کرچے جاتے ہیں۔ ہرے اندھے بلکہ مرد ہے کہا ہے

إِنَّكُمْ لَا تُشْمُمُ الْمُؤْمِنِيْ وَلَا تُشْمُمُ يَقِيْنَأَنْتُمْ نَسْأَلُهُمْ لَمَنْ

الصُّمُمُ الدُّعَاءَ إِذَا وَلَّوْ أَمْدِرُونَ بہرول کو پکار جائیکہ وہ پیٹھ پھر کر پھر جاتے ہیں

وَمَا أَنْتَ بِهِدْدِي الْعَيْنِ عَنْ اور تو راہ نہیں دکھاتا اندھوں کو ان کی مگرای

صَنَلَا لَهُمْ حَدَّا نَشْيَمُ لَأَمَنَ سے۔ تو صرف اس شخص کو ساتا ہے جو یہاں لاتا

يُؤْمِنُ بِالْيَاتِ أَفَهُمْ مُّسْلِمُونَ۔ ہے ہماری نشایوں پر ایسے لوگ ہی مسلم ہیں۔

غوری کیجئے قرآن ان لوگوں کو مسلمان نہیں کہتا جو آیاتِ الہی کو دیکھ کر یا سن کر منہ پھر جستے ہیں

او ان پر تدبیر نہیں کرتے۔ بلکہ ایسے لوگوں کو اندھے ہرے اور مردے کہا گیا ہے۔ آیاتِ الہی پر ایمان

پھی ہے کہ ان پر غور کیا جائے۔ ان کے حقائق کی معرفت حاصل کی جائے اور اس طرح ان آیات کے خالق و مالک کو پہچان جائے۔

ہم میں سے کتنے ہیں جو روزانہ ہزار آیاتِ الہی کو دیکھتے اور سنتے ہیں اور ان سے بے رخی ہیں کرتے۔ ان سے منہ پھیر کر اور پڑھ کر پھیر کر چلے ہیں جاتے۔ اور ہم میں سے کتنے ہیں جو مندرجہ بالا آیات قرآنی کی رو سے مومن یا مسلم کہلانے کے سختی ہیں۔ سچ تو یہ ہے کہ ہم سب إِلَّا مَا شَرَّ اللَّهُ مَرْضِيَن میں سے ہیں۔ دیکھتے ہیں سنتے ہیں اور منہ پھیر کر چلے جاتے ہیں۔ ہزار ہا آیاتِ الہی میں سے کبھی یہکہ ایک آیت پر بھی پوری طرح غور نہیں کیا۔ نہ آیاتِ آسمانی پر، نہ آیاتِ زمینی پر اور نہ آیاتِ نفسی پر۔

قرآن مجید نے ان لوگوں کو جو آیاتِ الہی پر غور نہیں کرتے اور انہیں سرسری طور سے دیکھ کر مُنْ کریا ٹھہر کر اور ہر ادھر مشغون ہو جاتے ہیں۔ ظالم کہا ہے۔ ہمارے اندر اور ہمارے باہر چاروں طرف انہر تعالیٰ کی نہایت روش اور ہم نے ان نشانیاں بھری ٹھری ہیں۔ پھر اسے بڑا ظالم اور کیا ہو گا کہ ہم اُن کی طرف سے بے رخی کریں اور منہ پھیر کر چلے جائیں۔

وَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ ذَكَرِ يَأْيَاتٍ  
اُور کون ہے زیادہ ظالم اُس شخص سے جسے اپنے  
رَبِّيْعَةَ نَمَّأَ عَرَصَ عَنْهَا رَأَتَا مِنَ  
رب کی نشانیوں سے نصیحت دی گئی اور اس نے  
الْمُجْحُومِينَ مُنْتَقِمُونَ۔  
اُن سے منہ پھیر لیا۔ یقیناً ہم مجھوں کے بدل لیں گے  
اس آیت سے کئی باقی معلوم ہوتی ہیں۔

(۱) آیاتِ الہی پر تدبیر نہ کرنے والوں کو ظالم بلکہ سب سے بڑا ظالم کہا گیا ہے۔ کافروں اور مشکل کو کبھی قرآن مجید نے ظالم کہا ہے۔

(۲) آیاتِ الہی بلا واسطہ نصیحت اور تعلیم ہیں۔ یعنی بغیر کسی ناصح اور معلم کے خدا کی نشانی پر خدا کی طرف رہ بڑی کرتی ہیں۔

(۳) اعراض ایک جرم ہے جس کا بدلہ ضرور لیا جائے گا۔

یہ خداوند کیم کا مزید فضل کر م ہے کہ اس نے اپنے بندوں کی پڑا بیت کے لئے رسول اور

ناصع اور مبنی بیسے۔ فرض کرو کہ دنیا میں کوئی پیغمبر ہنا صع نہ آتا، یا فرض کرو کہ دنیا کی کوئی قوم یا ملک تک کسی پیغمبر کی تعلیم نہ ہے۔ یا فرض کرو کہ کسی ایک فردِ بشر تک کوئی ایسی تعلیم نہ ہے۔ تو پھر اس صورت میں اس قوم یا فرد کی خدا پر ایمان لانے کی ذمہ واری کہاں تک ہوتی۔ قرآن مجید کے صدرا دیگر مقاتا سے اور آیت بالا سے اس سوال کا جواب ملتا ہے کہ ایسی صورت میں بھی ایک صاحبِ عقل آدمی خدا پر ایمان لانے کا اتنا ہی ذمہ وار اور مکلف ہے جتنا الصورت دیگر۔

اللہ تعالیٰ نے آدمی کو عقل دی ہے لور علیم دیا ہے اور اس کے ساتھ اپنی قدرت کے بے شمار کر شے یعنی سبے تعداد آیاتِ بیانات اس کے ساتھ رکھ دی ہیں۔ اب اگر آدمی اعراض نہ کرے اور ان خدا کی نشانیوں پر یا ان میں سے چند ایک پھری غور کرے تو یقین ہے کہ اس کی غفلی سیم اس کو خدا کی پہنچا دے گی۔ تدبیر کرنے والا آدمی کبھی خدا سے بیکا نہ نہیں رہ سکتا۔ کفر و جحد کی لعنت اہبی لوگوں کے نصیب میں ہے جو خدا کی ان نشانیوں کو دیکھتے ہیں اور منہ پھر کر چلے جاتے ہیں۔ کائنات کا ذرہ ذرہ آیتِ الہی کو لیکن آدمی دیدہ و دلنشتہ ان صابن جائے اور بہر بن جائے تو اس کا یہ علاج۔

وَمَنْ أَظْلَمُ مِنْ ذُكْرِ بِيَاتِ  
اور کون زیادہ ظالم ہے اس شخص سے جسے اپنے  
رَبِّهِ فَأَعْرَضَ عَهْدَهُ وَنَسِيَ فَما  
رب کی نشانیوں سے نصیت دی گئی اور اس نے  
قَدَّمَتْ يَدَهُ إِنَّا جَعَلْنَا عَالِيًّا  
ان سے منہ پھر لیا۔ اور جو کچھ اس کے ہاتھوں نے  
قُلُّهُمَا كَثِيتَهُ آنِ يَعْقُلُهُمْ  
اگے بھیجا میں بھول گیا تحقیق ہم نے ان کے دلوں کے  
وَفِيْ أَذَادَاهُمْ وَقْرُّهُ وَلَانَ  
پر وہ دلالتے اس لئے وہ اسے نہیں سمجھتے۔ اور  
تَذَعَّهُمْ لِلْهُدَى فَلَمْ يَعْتَدُوا  
ان کے کاون میں بوجھ ہر اگر تو انہیں ہدایت کی طرف  
إِذَا آبَدَأَ۔  
بلائے تو وہ ہرگز ہدایت نہ پائیں گے کبھی بھی۔

اس آیت میں چند باتیں قابل غور ہیں۔

(۱) یہاں بھی آیاتِ الہی سے اعراض کرنے والوں کو سب سے بڑا خالم کہا گیا ہے جس کا مطلب یہ ہوا کہ آیاتِ الہی پر غور نہ کرنا آدمی کو بدترین قسم کا کافروں مکر بنا دیتا ہے۔

(۱) آیاتِ الٰہی سے بے رخی کرنے والے لوگ اپنے اعمال کے نیک و برا اور اُن کے انجام ہم غور نہیں کرتے۔ گویا کہ یہ لوگ اپنے کئے کو بھول جلتے ہیں۔ فی الواقعہ جو آدمی آیاتِ الٰہی کی طرف سے بے توجہی کرنے کا عادی ہے وہ اپنے اعمال پر کب غور کرے گا۔ بڑی چیزوں سے غفلت کرنے والا آدمی چھوٹی چیزوں کو تو بھول جائے گا۔ پس اپنے کو دارکا جائزہ دلیں اعراض کی عادت بد کا نتیجہ ہے۔

(۲) اعراض کرنے والوں کے دلوں پر خدا پرده ڈال دیتا ہے اس لئے وہ کچھ نہیں سمجھ سکتے اور ان کے کام بھاری ہوتے ہیں اس لئے وہ کچھ نہیں من سکتے۔

اگرچہ کہا گیا ہے کہ اعراض کرنے والوں کے دلوں پر خدا پرده ڈال دیتا ہے۔ لیکن حقیقت یہ ہے کہ مرضیں کے دلوں پر خدا ان کا اعراض یہ پرده ڈالتا ہے۔ قانون فطرت خدا کا قانون ہے اور اس اُنل قانون کی رو سے کوئی ایسا افضل نہیں جس پر کوئی نتیجہ مرتب نہ ہو، اعراض کا نتیجہ ہے۔ قوائے عقلی کا تحفظ پس جو شخص اعراض کا عادی ہو گا۔ اس کی سوچنے کی طاقت رفتہ رفتہ میکارہ جائے گی۔ یعنی اس کی عقل پر پرده پڑ جائے گا اور وہ غور و فکر کرنے کے قابل ہی نہ رہے گا۔ چونکہ فاعلِ حقیقت اللہ تعالیٰ ہے اور اسی کے قانون کے مطابق تمام اعمال و افعال پر تنائی مرتب ہوتے ہیں۔ اس لئے یہاں پرده ڈالنے کے فعل کو اللہ تعالیٰ کی طرف منوب کیا گیا ہے۔ یہ ایسا ہی ہے جیسا ہم کہیں کہ فلاں شخص نے سنکھا کھایا اور اللہ تعالیٰ نے اسے ہلاک کر دیا۔ قرآن کریم میں اور بہت سے مقالات پر کافروں کے دلوں پر آنکھوں پر اور کافلوں پر پرده ڈالنے کو خدا کی طرف منوب کیا گیا ہے۔ ہر ایسے مقام پر حقیقت حال ہی ہے جو اور پریاں ہوئی۔ چونکہ اس موضوع پر ایک علیحدہ مصنفوں نے نظر ہے۔ اس لئے یہاں صرف احالی بیان پر اکتفا کیا گیا ہے۔

(۳) آیاتِ الٰہی پر غور نہ کرنے والوں کے متعلق اس آیت میں کہا گیا ہے کہ ہر چند ہنریں ان لوگوں کو رواہ است پر لانے کی کوششیں کرے۔ یہ لوگ ہرگز سرگزیدھی را ہ پرہ آئیں گے۔ یہاں سے معلوم ہوا کہ ہدایات کا اہلی سرہش خدا شان کے اندر ہے۔ آدمی اپنے علم اور عقل سے کام لے گا تو مفر و مضا پر ایمان لے آئے گا۔ اگر اس کی اعراض کی عادت اس اندر وہی چشمہ ہدایت کو بند

کر دے گی۔ تو پھر کوئی بیرونی تعلیم اور تبلیغ اسے مومن نہیں بناسکتی۔

پیغمبر اور یا مرتوقوائے فکری کو تیز کرنے کا کام کرتے ہیں۔ اگر آدمی ان قوی کو قطعاً بے کار کر کے رکھ دے تو پھر رسول کی تعلیم اسے کیا فائدہ دے سکتی ہے۔ راہنمائتہا ہی کامل ہو اگر مسافر قدم اٹھانے سے ہی انکار کر دے تو وہ منزل مقصود پر کیسے پہنچ سکے گا۔

وَلَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ قَالُوا إِسْمَاعِيلَ مُهُومٌ اور مت ہوان لوگوں کی مانند جو کہتے ہیں کہ ہم نے  
لَا يَسْمَعُونَ إِنَّ شَرَّ الَّذِي وَآتَيْتَنَا اور (حقیقت یہ ہے کہ) وہ نہیں سنتے تحقیق  
عِنْدَ اَنْتَ الْحُصُمُ الْمَكْمُلُ الَّذِينَ لَا اشہر کے نزدیک بدترین جانور ہیں وہ لوگ جو  
يَعْقِلُونَ وَلَا يَعْلَمُ اللَّهُ فِيمَا هُمْ بِهِ يَعْقِلُونَ بہرے اور لوگوں میں اور عقل سے کام نہیں لیتے  
خَيْرًا لِأَسْمَاعِهِمْ وَلَا سُمَعَهُمْ اگر اشہر ان لوگوں میں کچھ بھلائی دیکھتا تو البتہ  
لَتَوَلَّوْا دُهْمٌ معرضون۔ اخیں سنا اور اگر ناٹے ان کو تو وہ پھر جاویں دیکھ لیں۔

معرضین کے متعلق ان آیات میں بھی چند رچنڈ باتیں غور کے قابل ہیں۔

(۱) بعض آدمی ایسے ہوتے ہیں جو کہتے ہیں کہ ہم نے سالیکن حقیقت یہ ہے کہ وہ نہیں سنتے۔ یہی لوگ معرضین ہیں۔ وہ سنتے ہیں لیکن جو کچھ سنتے ہیں اس پر غور نہیں کرتے۔ دیکھتے ہیں لیکن جو کچھ دیکھتے ہیں اس پر قرہب نہیں کرتے۔ ان کا سنتا نہ سنتے کے برابر اور ان کا دیکھنا نہ دیکھنے کے برابر ہوتا ہے۔

(۲) اعراض کرنے والے لوگ جن کا سنتا نہ سنتے کے برابر ہوتا ہے اور جن کا دیکھنا نہ دیکھنے کے برابر ہوتا ہے۔ انھیں یہاں بدترین چوپا یہ اس لئے کہا گیا ہے کہ وہ عقل سے کام نہیں لیتے (الایقلون) اس سے معلوم ہوا کہ اگر ہم کچھ نہیں اور اس پر غور نہ کریں یا کچھ دیکھیں اور اس پر سوچ جا رہ کریں تو وہ سنتا اور دیکھنا جیوانات کے سنتا اور دیکھنے سے بھی بدتر ہے۔

(۳) اِنَّ شَرَّ التَّوَابَ کے متعلق یہاں کہا گیا ہے کہ "اگر اسہر ان لوگوں میں کچھ بھلائی دیکھتا۔

تو البتہ انھیں سنتا۔" اس مقام پر موضع القرآن میں یہ نوٹ لکھا ہے۔

"یعنی اللہ نے اُن کے دل میں ہدایت کی لیا تھیں رکھی جن میں لیاقت رکھی ہے۔

انھیں کو ہدایت دیتا ہے اور بغیر لیاقت جو سنتے ہیں تو انکا کرنے ہیں۔“

چھوٹا منہ اور بڑی بات والی بات ہے اور کہتے ہوئے شرم بھی آتی ہے لیکن اس نوٹ کے الفاظ اسکے تو یہ بات نکلتی ہے کہ بعض آدمیوں کی فطرت میں ہی امثنا ہر ایت یا بہونے کی استعداد نہیں رکھی اگر یوں ہے تو یہ لوگ مکلف کیونکر ہو کے حقیقت تو یہ ہے کہ امثنا تعالیٰ نے سوائے اُن مرفوع القلم لوگوں کے جنھیں عقل کی دولت سے محروم رکھا گیا ہے باقی سب ان انسانوں کے دل میں ہر ایت کی لیاقت رکھی ہے اور سب کی فطرت میں راہ راست پر چلنے کی استعداد و بیحیت کی ہے۔

یہاں جو کہا ہے کہ ”اگر انہوں نے ان لوگوں کے اندر کچھ بدلائی دیکھنا“ تو اس کا مطلب یہ نہیں کہ اُنہر تعالیٰ نے ان لوگوں کے اندر خیر کا مادہ رکھا ہی نہیں بلکہ مدعایہ ہے کہ خود ان لوگوں نے اپنی انزوں نے استعداد اور لیاقت کو اعراض کے نہر سے ہلاک کر دیا ہے۔ اس حقیقت کو واضح کرنے کے لئے ساتھ ہی فرمایا کہ ”اگر اب بھی اُنہر تعالیٰ ان لوگوں کو راہ راست دکھادے اور انھیں اس پر چلنے کا حکم دے تو وہ سن کر منہ پھر لیں گے اور سچی پھر کر چلے جائیں گے۔“

پس صحیح بات یہ ہے کہ ان معرضین کے اندر خیر کا مادہ تو موجود تھا لیکن ان کے اعراض کی عادت یعنی عقل سے کام نہ لینے کی عادت نے اس مادے کو اتنا بیکار کر دیا گواہ معدوم ہو گیا۔

آیات الہی (یعنی خدا کی نشانہاں) کی طرح کی ہیں اور یہ شمار و بے حساب ہیں لیکن اکثر آدمی بوجا اعراض کے ان آیات سے فائدہ نہیں اٹھاتے۔

آیات قرآنی کرنے آدمی ہیں جو آیات قرآنی سے اعراض نہیں کرتے۔ ہزاروں لاکھوں میں شاید سے اعراض کوئی ایک ہو۔ ہم میں سے وہ لوگ بھی جو روزانہ ان آیات کو سنتے ہیں اور پڑھتے ہیں، ان پر کوئی غور نہیں کرتے۔ إِلَّا مَا شَرِّ اللَّهُ

لَحَمَ تَنْزِيلٌ مِّنَ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

اتاری ہوئی رحانِ الرحیم کی طرف سے یہ کتاب ہے

کتاب مُصَلَّتٌ ایک اندرونی اعلیٰ بیان

جن کی آئینی تفصیل سے بیان ہوئی۔ قرآن ہر

لقوم یعلمون۔ بشیئاً و شذیماً

فَاعْصِمْ أَكْثَرَهُمْ فَهُمْ  
خُوْجِي دِينِي وَالاَوْرُثَةِ وَالاَبْنَى ان میں سے  
اَكْثَرُ لَوْگُوں نے من پھر لیا۔ وہ نہیں سنتے۔  
لَا يَسْمَعُونَ۔

وہ نہیں سنتے یعنی وہ آیاتِ قرآنی پر غور نہیں کرتے۔ یہ تو ظاہر ہے کہ بہت لوگ قرآن کی آیات کو سنتے ہیں اور پڑھتے ہیں لیکن ان پر غور کرتے ہیں کم ہیں۔ باقی لوگوں کا آیاتِ قرآن کو سنتا نہ سنتے کے برابر ہے۔ اسی لئے کہا کہ وہ نہیں سنتے۔ ایک کان سے بات سنی اور دوسرے کان سے نکال دی اور منہ پھر کر چل دیتے۔ یہ سنتا نہیں ہیں۔ مسلمان تو اکثر قرآنی آیات کو سنتے اور پڑھتے رہتے ہیں غیر مسلم بھی گاہ بگاہ ان آیتوں کو سنتے اور پڑھتے ہیں۔ لیکن ان سنتے اور پڑھتے والوں کی ایک بڑی اکثریت معرضین کی ہے۔ قرآن صرف عربی زبان میں ہی نہیں بلکہ دنیا کی قریب قریب ہر زبان میں موجود ہے مختلف زبانوں میں اس کی صدھا تفسیریں بھی موجود ہیں لیکن کتنے آدمی ہیں جو آیاتِ قرآنی کو سمجھنے یا ان پر غور کرنے کی تکلیف اٹھاتے ہیں۔ خود مسلمانوں کی اکثریت بھی بس اتنا کچھ ہی کرتی ہے کہ قرآن مجید کو بغیر سمجھے پڑھ لیا اور صرف اسی کو وسیلہ نجات سمجھ لیا۔ لغظوں کے معنی نہیں جانتے، غور کرنا تو درکار رہا یہی آیاتِ قرآنی سے اعراض نہیں تو درکار ہے۔ اکثر اچھے لکھے پڑھے مسلمانوں کا بھی یہی حال ہے۔ مسلمانوں کی نہتائی بدستی ہے کہ انہوں نے یہ سمجھ رکھا ہے کہ قرآن مجید کی آیات کو سمجھنا اور ان پر تدبیر کرنا صرف علمائے دین کا فرض ہے اور اس سے بھی زیادہ بدستی کی بات یہ ہے کہ علمائے دین نے یہ سمجھ رکھا ہے کہ اگلے زمانے کے علماء قرآن مجید پر کافی تدبیر کر چکے۔ اب مزید غور کرنے کی ضرورت ہی نہیں۔

ازہدیت بُرستِ کورے چند مصعفِ ماند و کہنہ گورے چند  
گور بَاکس سخن نبی گوید ستر مصعف کے نبی جوید  
آیاتِ کائنات قرآنی آیات تو زیادہ تر آیاتِ کائنات کی طرف توجہ دلانے والی ہیں۔ جملی اور زیاداً کی  
سے اعراض آیاتِ الہی تو یہی آیاتِ کائنات ہیں جو ہر عالم و جاہل کے سامنے کھڑی پڑی ہیں اور  
جن پر اپنی اپنی بساط کے مطابق ہر شخص غور کر کے دولتِ ایمانی سے مالا مال ہو سکتا ہے۔

أَوْلَمْ يَرَى الَّذِينَ كَفَرُوا أَنَّ السَّمَوَاتِ كَيْا نَهِيْنَ دِيْكِيْتَهُ كَافِرُ كَآسَانَ اُورَزِيْنَ مَلِهِ  
وَالْأَرْضَ كَانَتَارِتَقَأَ فَفَقَهُمُهَا هُوَيَ تَهُيْهُ پِسْ جَدِيْكَا يَاهِمَنَهُ انَّ كُوْ اُورَكِيَا  
وَجَعَلَنَا مِنَ السَّمَاءِ كُلَّ شَيْءٍ حَيَّ هُمْ نَفَانِي سَكَهِرِ حَيْزِرِ كُونِزِهِ كِيَا يَهُ لُوْگِ پِھِرِ  
اَفْلَا يُؤْمِنُونَ وَجَعَلَنَا فِي الْأَرْضِ بَهِيْ اِيَانِ نَهِيْنَ لَاتِهِ اُورِبَنَيَهُ هُمْ نَزِيْنَ  
رَوَاسِيَهُ اَنْ تَمِيْدِ بِهِمْ وَجَعَلَنَا مِنَ پِهَارِ اِيَانَهُوَكِوْهِ بِلِ جَائِيَهُ انَّ كَهِ  
ذِيْهَا بِجَاهَ اَسْبُدُ لِلْعِلَمِ هِيَتَدُونَ سَاقَهُ اُورِبَنَيَهُ هُمْ نَزِيْنَ اِسَهِيْنَ كِشَادَهِ رَسَتِ  
وَجَعَلَنَا السَّمَاءَ سَقْفًا مَحْفُوظًا تَاَكَهُهُ رَاهِ پَائِسَ اُورِهِمْ نَهِيْنَ اَسَانَ كَوْمَعْنُوْظَهِ  
وَهُمْ عَنْ اِيَا تَهَامِعْ حَضُونَ جَهَتِ بَنِيَا اُورِلُوْگِ اِسَهِيْنَ كَيِ آيَاتِ سَهِيْنَ  
پِھِرِ لِيْتَهُيْنَ -

ان آیات میں چند آیات کائنات کا ذکر ہے اور کہا گیا ہے کہ لوگ ان پر غور نہیں کرتے بلکہ ان کی طرف سے بے رنج کرتے ہیں۔ آیات کائنات پر غور کرنے کا مطلب کیا ہے اس سوال کا جواب یہی آیات بالائیں دیا گیا ہے۔ کہا ہے کہ کیا کافر یہیں دیکھتے کہ آسان اور زین ملے ہوئے تھے ہم نے ان کو جدایا۔ اب غور طلب بات یہ ہے کہ کافر تو خیر کافر ہوئے۔ کس مون نے یہ دیکھا ہے کہ آسان اور زین پہلے ملے ہوئے تھے اور پھر جدا کئے گئے۔ جب تک آدمی ایک فلسفی اور ایک سائنسدان کی آنکھ سے آفٹنٹی عالم پر نظر نہیں کرتا وہ یہیں دیکھ سکتا کہ پہلے آسان اور زین ملے ہوئے تھے اور بعد میں جدا کئے گئے پس آیات الہی پر غور کرنے کا صرف یہ مطلب نہیں کہ ہم آسان کو دیکھیں اور کہیں کہ واہ واہ! اتیری قدرت کے کر شے کیا عجیب چیز بنائی ہے۔ اس میں شک نہیں کہ بعض آدمیوں سے ہم اس سے زیادہ گہرے غور کی توقع نہیں کر سکتے۔ لیکن ہر ایک شخص سے اس کے علم اور عقل کے مطابق آیات الہی پر زیادہ سے زیادہ غور کرنے کی توقع کی جا سکتی ہے اور کوئی صاحب علم آدمی آیات الہی سے اعراض کرنے کے جرم سے بری نہیں ہو سکتا۔ جب تک کہ وہ ان آیات میں سے کم از کم چند ایک پہنچا یت گہری اور عالمانہ نظر نہ ڈالے۔

علوم فلکیات و بنیات و معدنیات و حیات و غیرہ کے علم کے علاوہ اور کوئی شخص یہ دعوے کر سکتا ہے کہ اس نے آیاتِ کائنات پر کمی غور کیا ہے۔ ان لوگوں کے سواباقی تمام لوگ کم و بیش معرضین کی فہرست میں شامل ہیں۔ اس میں شک نہیں کہ ہر شخص سائنس اور نہیں ہو سکتا۔ نہ فلسفی بن سلکتا ہو لیکن اس بات میں بھی کسی قسم کے شک و شبہ کی گنجائش نہیں کہ ہر لکھے پڑھے آدمی کا فرض ہے کہ کم از کم وہ ان علوم کے مبادیات سے واقف ہو۔ لیکن افسوس ہے کہ ہم ان علوم کی طرف بالکل توجہ نہیں کرتے۔ عام تعلیم یافتہ لوگوں میں سے تو چہرچند آدمی ان فنون کی تحریک میں کوشش کرتے ہیں لیکن ہمارے علماء تو اس طرف رخ ہی نہیں کرتے۔ ان کے نصاب میں کہیں بھی ان چیزوں کو جگہ نہیں دی گئی۔ اور یہ جو نہیں ہب اور سائنس کے درمیان جنگ کرائی جا رہی ہے۔ اس میں نہ نہیں ہب کا قصور ہے سائنس کا۔ ان دونوں کے درمیان آپس میں کوئی دشمنی نہیں اور نہ یہ لڑنا چاہتے ہیں۔ انسان کا بنیا ہوا نہیں ہب سائنس سے لڑ سکتا ہے لیکن خدا کا بنایا ہوا کوئی نہیں ہب سائنس سے قطعاً نہیں لڑ سکتا۔ سائنس نام ہے علم کا مہر کیا علم اور نہیں ہب کبھی آمادہ جنگ ہو سکتے ہیں۔ اس میں شک نہیں کہ علم بعض دفعہ سچ تک نہیں پہنچ سکتا۔ لیکن اس سے بھی تو انکار ممکن نہیں کہ علم ہمیشہ سچ کی تلاش میں سرگردان رہتا ہے لور جتنی حقیقتی تک واضح ہو چکی ہیں وہ اسی سرگردانی کا نتیجہ ہیں۔ آیات بالا میں یہ جو کہا گیا ہے کہ آسمان اور زمین ملے ہوئے تھے۔ پس جدا کیا ہم نے ان کو۔ اس کے متعلق مختلف قول ہیں۔

پہلا قول یہ ہے کہ آسمان اور زمین ابتداء میں شیئی و اعرتی۔ ایک چیز تھے۔ بعدیں اللہ تعالیٰ نے اُن کو جدا کیا۔ ایک جزو آسمان بن گیا اور ایک زمین۔ دوسرا قول یہ ہے کہ ابتداء میں آسمان ایک شیئی و احد تھا۔ بعدیں اللہ تعالیٰ نے اُسے سات آسماؤ میں تقسیم کر دیا اور زمین ایک شیئی واحد تھی۔ بعدیں اللہ تعالیٰ نے اس سے سات آسماؤ تیسرا قول ہے کہ آسمان ابتداء میں ایک بند چیز تھی بعدیں اللہ تعالیٰ نے اس سے سورج، چاند، تارے وغیرہ پیدا کئے اور زمین ایک بند چیز تھی بعدیں اللہ تعالیٰ نے اس سے چشمے نہیں، دریا

کامیں اور زنگار نگ بنا تات وغیرہ پیدا کئے۔

چوتھا قول ابو مسلم اصفہانی کا ہے کہ رفق سے مراد قتل ایجاد کی حالت ہے اور فرق سے مراد ایجاد یعنی آسمان اور زمین پیدا ہونے سے پہلے حالت عدم میں تھے۔ پھر موجود ہو گئے۔ یہ سوال کہ زمین کے موجودہ شکل میں آنے سے پہلے کیا تھا اور آسمان کے موجودہ صورت میں آنے سے پہلے کیا تھا اور کچھ تھا بھی کہ نہیں۔ سانس اور فلسفے کا ایک متعلق اور مختلف فیہ مسئلہ ہے۔

اس بارے میں پانچواں قول یہ ہے کہ زمین اور آسمان پہلے انہیں میں تھے۔ بعد میں اللہ تعالیٰ نے انھیں روشن کر دیا۔

ان مختلف اقوال کے متعلق یہ خال کرنا درست نہ ہو گا کہ یہ قول ایک دوسرے کے منافی یا متفاہد ہیں۔ ممکن ہے کہ ان میں سے ہر ایک قول اپنی اپنی جگہ ایک حد تک درست ہو اور حقیقت کا مظہر آفرینش عالم کے متعلق کوئی فلاسفی کی کتاب اٹھا کر دیکھئے۔ یا سائنس کی کوئی کتاب پڑھئے۔ پھر اس کے بعد قرآن مجید کی اس آیت پر غور کر کجئے۔ لیقین ہے کہ آپ قرآنی الفاظ کے اعجاز سے محور ہو جائیں گے اور بے ساختہ بول اٹھیں گے لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ مُحَمَّدُ رَسُولُ اللَّهِ۔ انصاف یہ ہے کہ آیات کائنات اور آیاتِ قرآن پر کا حقہ غور کرنے کے بغیر ایمان مکمل نہیں ہو سکتا۔

پھر فرمایا کہ ”کیا ہمذہ پہلے سے ہر چیز کو زندہ“ جیونات اور بنا تات تو بجائے خود رہے۔ جادوں کا وجود بھی پانی سے ہے لیکن آپ اس حقیقت کو پوری طرح نہیں سمجھ سکتے جب تک آپ فونون متعلقہ کی کسی کتاب کا مطالعہ نہ کریں۔ کائنات کی انہی دونتائیوں کا ذکر کر کے کہا ”اَفْلَامُونَ“ اب یہ صاف ظاہر ہے کہ قرآن مجید کی اس آیت (نمبر ۲۳) کو صرف پڑھ لینے سے ایمان کی دولت نہیں مل سکتی۔ ایمان صرف اسی صورت میں آتا ہے کہ آپ اس آیت میں بیان کی ہوئی ان دو آیات کائنات پر پوری طرح سے تربیت کریں۔

آیات (۲۳ و ۳۱) میں پہاڑوں کے پیدا کئے جانے کی غرض۔ پہاڑوں میں وادیاں اور درے بننے کی وجہ اور آسمان کے سقف محفوظ ہونے کا بیان ہوا ہے اب یہ تمام چیزیں آیات الہی صرف اسی صورت میں کھلائی جا سکتی ہیں جب وہ موجب ازدواج ایمان بن جائیں اور یہ حالت پیدا نہیں ہو سکتی۔

جب تک آپ کی نظر ان معاملات میں اتنی گہری شہوجائے جتنی ایک سائنسدان کی ہوتی ہے۔

پے علم چوں شمع باید گداخت

کہ بے علم نتوال خدا راشناخت

افسوں ہے کہ اس مصنون میں اتنی گنجائش نہیں کہ آیاتِ قرآنی کے ساتھ ساتھ آیاتِ کائنات کے

متعلق سائنس نے جس قدر مکاشفات کے میں وہ بھی بیان کر دیئے جائیں تاکہ حقیقت زیارہ واضح شہوجائے

البتہ اتنی گزراش ہے کہ آیاتِ قرآنی کو صرف پڑھ لینا یا آیاتِ کائنات کو صرف دیکھ لینا کافی نہیں متعلقہ

علوم و فتوح کی روشنی میں ان پر غور کرنا ضروری ہے ورنہ ہم ان آیات سے اعراض کرنے کے جنم ہوں گے

قرآنی آیات زیادہ تر انھیں آیاتِ کائنات کی طرف متوجہ ہونے کی تاکید کرتی ہیں۔ جا بجا سورج، چاند

ستاروں، ان کے طلوع و غروب۔ ہادوباراں اور برقی و رعد اور بیانات کے نشوونما وغیرہ کو آیاتِ الٰہی کہا

گیا ہے اور یہ ظاہر ہے کہ یہ چیزیں صرف اسی صورت میں آیات بن سکتی ہیں جب ان پر غور کیا جائے۔

آیاتِ کائنات کی طرف سے بے رخی کرنے والے کبھی بیان کا مل کی دولت سے بہرہ ورنہ نہیں

ہو سکتے۔ ایسے لوگ بظاہر بیان لا کر بھی شرک کی لعنت میں بھنسے رہتے ہیں۔

وَكَائِنَ مِنْ آيَاتِ فِي السَّمَاوَاتِ وَ اور کتنی نشانیاں ہیں آسماؤں میں اور زمین میں

الْأَرْضِ يَمْرُونَ عَلَيْهَا وَهُمْ عَنْهَا جن پر سے یہ گزرتے ہیں اور ان سے من پھر

مَعْرُصُونَ وَمَا يُؤْمِنُ الْكُثُرُ هُمْ لیتے ہیں۔ ان میں سے الکثر اشتر پر بیان لا

بِأَنَّهُ لَا وَهُمْ مُشْرِكُونَ (۲۰۔ ۵۷) ہونے بھی مشرک ہوتے ہیں۔

ان آیات میں ایک عظیم الشان حقیقت بیان ہوتی ہے۔ دنیا کی قریب قریب تمام قویں اللہ تعالیٰ

پر بیان رکھتی ہیں اور باوجود اس کے مشرک ہیں۔ یہ لوگ نہ صرف خدا کو مانتے ہیں بلکہ خدا کو ایک بھی مانتے

ہیں لیکن با ایں ہمہ وہ شرک سے پاک ہیں۔ آیات بالائیں اس تعب اگلیز حقیقت کی وجہ بیان کی گئی ہے

یہ وجہ اعراض ہے۔ یہ لوگ آیاتِ کائنات کو دیکھتے ہیں اور ان پر کچھ سرسری غور بھی کرتے ہیں لیکن کما حق غور

نہیں کرتے جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ وہ بیان لا کر بھی مشرک ہی رہتے ہیں۔

آسمان اور زمین کی نشانیاں جن کا ان آیات قرآنی میں ذکر ہوا ہے بے حساب اور بے شمار ہیں قرآن مجید میں بہت مقامات پر ان نشانیوں میں سے بعض جو زیادہ اہم ہیں علیحدہ علیحدہ گن کرتا ہی گئی ہی سورج، چاند، ستارے، سیارے، ٹوٹنے والے تارے۔ ان کی مختلف حرکات، ان کا فضائی آسمانی میں معلن رہنا اور نہ گرنا، دن رات اور ان کا تفاوت، موسیوں کا تفاوت، بادل، بارش، برف اور اولے۔ رعد اور برق۔ ہوا میں ان کے اثرات اور حرکات۔ پہاڑ، وادیاں، درے۔ اشجار و اشجار، چشمے، نہریں دریا اور سمندر و نیزی، ہوا نیز اور بھری جا نور غرض کے موالیہ اللہ کا ایک ایک فردا اور کائنات کا ایک ایک ذرہ آیات الہی میں شامل ہیں اور قرآن مجید نے ان سب کا انش تعالیٰ کی نشانیاں کہا ہے۔ یعنی خدا کم پہنچنے کے لئے پہ چیزیں نشان را کام دینے والی ہیں۔

بت پرست قوموں نے کائنات کی ان نشانیوں کو دیکھا۔ ان پر سرسری غور بھی کیا اور ان اعظیت شان کا کچھ اندازہ بھی کیا۔ لیکن ان چیزوں کی حقیقت پر علی رنگ میں تدبیر نہ کیا اور اعراض کے مزکب ہوئے نتیجہ یہ ہوا کہ کسی نے سورج دلیتا کی پرستش شروع کر دی، کسی نے درسے کو کب کی پوچا کہ اپنا نہ ہبھیرا یا بادل اور رعد و برق کے دلیتاوں کو بھی خدا نان لیا۔ ہوا کے دلیتا کو پوچھنے لگے۔ دریاؤں اور پہاڑوں کی پرستش کی، درختوں کی پوچا کی۔ انسانوں اور حیوانوں کو اپنا معبود بنایا۔ غرض کیہی آیات الہی ان لوگوں کو شرک میں بدل لے کر نے کا باعث ہو گئیں۔ وجہ صرف یہی تھی کہ انھوں نے ان آیات پر پوری طرح سے تدبیر نہ کیا۔ اگر وہ غور و فکر سے کام کے کر ان چیزوں کی حقیقت پہچان لیتے تو ان کا ایمان مکمل ہو جاتا اور شرک کی نجاست سے آکر وہ نہ ہوتے۔

نیچری اور دہریے وغیرہ خدا کو نہ ماننے والی جماعتیں بھی اعراض کی وجہ سے کفر و جہود میں مبتلا ہوئیں۔ ان لوگوں نے بھی آیات کائنات پر کما خفہ غور نہ کیا۔ ان کی نیم توجہی نے انھیں منکر نہ دیا جیسا کہ بت پرست قوموں کو ان کی بے رنی نے شرک کر دیا۔ آیات کائنات پر علی رنگ میں غور کرنے والے لوگ جتنا پہ تحقیقات کو بڑھاتے جاتے ہیں، اتنا ہی خدا کے واحد پر ان کا ایمان مکمل ہوتا جاتا ہے۔ یوپ کے ایک سائنسدان کا قول ملاحظہ ہو ہے۔

”یہ خیال کرنا ممکن ہی نہیں کہ زندگی کا آغاز اور اس کی روانی ایک قادر مطلق خالق کے بغیر وہ  
ہمارے چاروں طرف کریا نہ اور حکیمانہ تخلیق و تعمیر کے محیر العقول اور مضمبوط ثبوت کمترے  
پڑے ہیں جو ہم بتاتے ہیں کہ تمام زندہ چیزیں ایک اعلیٰ اور ابدی حاکم اور خالق کے دستِ  
تصرف میں ہیں۔“

وَإِيَّاهُمُ الْأَرْضُ الْمَيْتَةُ أَحْيِيهَا  
أَوْرُثَانِي ہے کہ ان کے لئے زمین مردہ کہ زندہ کیا  
وَأَخْرُجُهَا مِنْهَا حَيَاةً دُوَّيَ الْكُلُونَ وَ  
ہم نے اس کو اور کالا ہم نے اس میں سے انماج۔  
جَعَلْنَا فِيهَا حَاجَتَتِ مِنْ نَخْلِلٍ وَاعْنَابٍ  
جسے وہ کھاتے ہیں اور رہائے ہم نے اس میں باغ کھو جو وہ  
وَفَجَرَتِ نَافِرَةً مِنَ الْعَيْوَنِ . لِيَا لَكُوا  
کے اور انگوڑیں کے اور جاری کئے ہم نے اس میں خپٹے  
مِنْ ثُمَرٍ وَوَقَاعِلَتْهُ أَيْدِيهِمُ اَفَلَا  
تاکہ وہ اس کے میوے کھائیں۔ اور ان چیزوں کو ان کے  
يَشْكُرُونَ . سُبْحَانَ الَّذِي خَلَقَ  
ہاتھوں نے نہیں بنایا پہلی کیا وہ شکنیں کرتے، پاک  
الْأَرْضَ وَاجَرَ كُلَّهَا مِنْتَهَى تُنْبِتُ  
ہے وہ خدا جس نے زین سے اُگی ہوئی سب چیزوں  
کے جوڑے بنائے اور خود ان کے اور ان چیزوں  
لَا يَعْلَمُونَ . وَإِيَّاهُمُ الْسَّيْلُ .  
کے جنیں وہ نہیں جانتے اور رہانی ہے ان کو کہے  
نَلَمَّا مِنْهُ النَّهَارَ فَإِذَا هُمْ مُظْلَمُونَ  
راتِ نکلتے ہیں ہم اس سے دن کو پہنچا ہیں  
وَالشَّمْسُ تَحْرِي مِنْ لِسْتَقْرِ لَهَا .  
وہ آئے والے ہیں انہیں میں اور سورج چلتا  
ذلِّیلٌ تَقْدِیرِ الْعَزِیْزِ الْعَلِیِّمِ .  
ہے اپنی قرگاہیں۔ یہ حکم ہے خدا کے غالباً علیکم کا  
اوْجَانِکَ لَهُ مُقْرَبُ دُبُّیں ہم نے مزدیں لیں حتیٰ کہ وہ  
سُوکھی بھجو کر شاخ کی طرح ہو جاتا ہے۔ سورج  
کا مُرْجُونَ الْقَدِیْمِ . لَا الشَّمْسُ  
یَنْبَغِی لِهَا انْ تُمْرِيْعَ الْقَمَرَ وَلَا  
کے لئے ممکن نہیں کہ وہ چاند کو جا سے اور رات دن  
اللَّیلِ سَابِقُ النَّهَارَ وَمُکَلٌ فِی فَلَقِ  
سے آگے نہیں بڑھ سکتی اور تمام کو اکب آسمان میں  
يَسْعَوْنَ . وَإِيَّاهُمُ اَتَا حَلَنَا ذِرَّتِهِمْ  
چلتے ہیں اور رہانی ہے ان کے لئے کہ اٹھایا۔

فِي الْفَلْكِ الْمَسْتَحُونَ. وَخَلَقْنَا لَهُمْ هُنَّا  
مِنْ مِثْلِهِمْ مَا يَرَكُونَ وَلَنْ تَشْأَمْ  
كُلُّ هُنَّا نَكَشْتَ كَمَانَهُنَّا وَرَوَاهُنَّا  
لَنْ تَرَهُمْ فَلَأَصْرِخُ لَهُمْ وَلَأَهُمْ  
أَوْرَكُمْ جَاهِنْ تَوْغِيْرَ كُوْرِيْنَ هُنَّا كُوْبِرَكِيْنَ اَنَّا  
مِنْ قَدْرِ وَنَّ - إِلَّا رَحْمَةً مِنَّا وَمَنْتَهَا  
مَدْكَارَنَّ هُوْكَا اُورَنَّهُنَّهُنَّجَيْنَ مَيْكَنْ گَهَانَهُنَّا  
إِلَى حَيْنَ - وَلَذَا فَيْلَ لَهُمْ رَحْمَتَ سَارَكُجَيْهُنَّا مَتْجِيْنَ لَيْنَهُنَّا كَلَّهُنَّا  
الْقَوْمُ اَمَّا بَيْنَ اَيْنِيْنَمْ وَمَا  
كَهَا بَلَّا تَهُنَّهُنَّا اَنَّكُوْرَهُنَّا دُرْوَانَهُنَّا مَصَابَهُنَّا كَجَهَهُنَّا  
خَلْقُمْ لَعَلَّمُ تَرْجُونَ - وَقَاتَنَيْهُمْ اَكَگَیْسَ اَدْجَوْجَیْجَیْهُنَّا تَاکَشَادِرَمْ پُرْحَمْ كِيَجَلَّهُنَّا لَوْ  
مِنْ اَيْتَهُنَّ مِنْ اَيَّاتِ رَهِمْ لَهُمْ لَهُمْ كَاهُنَّا جَبَ كَجِيْهُنَّا خَدَانِهُنَّا سَهُنَّا نَشَانِيْنَ اَنَّا  
عَنْهُمَا مَعْرِضَيْنَ - (رَبَّا ۳۶-۳۷) پَاسَ آتَیْتَهُنَّا وَاسَ سَهُنَّا سَهُنَّا لَيْتَهُنَّا

مندرج بالآيات قرآنی میں آیات کائنات میں سے بعض نشانیوں کی طرف علیحدہ علیحدہ اور گنگن کر توجہ دلائی گئی ہے اور آخری آیت میں کہا گیا ہے کہ ان نشانیوں سے ان لوگوں کو کیا حاصل جو  
انھیں دیکھ کر منہ پھر لیتے ہیں اور ان پر مطلق توجہ ہی نہیں کرتے۔

ان آیات میں زمین مردہ کو ایک نشان کہا گیا ہے۔ ایک وقت ایسا ہوتا ہے کہ بارش نہ ہونے  
کی وجہ سے یا موسمی تغیرات کے باعث زمین مردہ ہو جاتی ہے اور اس میں پورے اگانے کی طاقت بالکل  
باتی نہیں رہتی۔ پھر ایک ایسا وقت آتا ہے کہ اللہ تعالیٰ مردہ زمین کو از سر زندہ کر دیتا ہے۔ اس مختلف  
تمسوں کے انماج پیدا ہوتے ہیں، ثم وارد رخت پیدا ہوتے ہیں اور زمین سے چھپے پھوٹ نکلتے ہیں یہ سب  
اللہ تعالیٰ کی کرمیانہ اور حکیمانہ تخلیق کا نتیجہ ہوتا ہے۔ فی الواقعہ یہ سب کچھ انسانی ہاتھوں کی محنت کا نتیجہ  
نہیں۔ ہر چند انسانی ہاتھ زمین میں بیج ڈالتا ہے لیکن اس بیج سے پیدا نکالنا خدا کا کام ہے۔ اس ایک  
دالنے کے بعد لے جو آدمی نے زمین میں ڈالا صدھا اور ہر ہار ہادنے پیدا کرنا خدا کا کام ہے۔ چند دالنے سے  
جوز میں یہی ڈالے گئے ایک سربز اور ہلہاتی ہوئی کھیتی کس طرح تیار ہو جاتی ہے بیج سے پیدا کس طرح  
نکلتا ہے۔ پورے کی پورش کس طرح ہوتی ہے۔ ٹہنیاں اور پتے کس طرح اور کیوں پیدا ہوتے ہیں اور

نشونا پاتے ہیں۔ شگوف غنیمہ بھل اور پھول کس طرح اور کیوں بنتے ہیں اور دستِ قدرت کی یہ کاریاں ایک مکمل صنایط اور قانون کے مطابق کس طرح سر انجام پاتی ہیں۔ اس کی دلچسپ اور حیرت افزای شریعہ آپ علم بنا تک کی کتاب سے دیکھ سکتے ہیں اور زمینِ مردہ کے از سر لوزندہ ہو جانے کی نشانی سے اپنے ایمان کو تازہ کر سکتے ہیں۔

آگے چل کر ایک اور آیت اللہ کی طرف توجہ دلاتی ہے اور کہا ہے کہ «پاک ہے وہ خدا جس نے زمین سے اُگی ہری سب چیزوں کے جوڑے بنائے اور خود ان کے اور ان چیزوں کے جھینیں وہ نہیں جانتے۔» عوام مفسرین سب چیزوں کے جوڑے بنائے سے یہ مراد یہ ہے میں کہ ہر چیز مختلف اقسام و اصناف کی ہوتی ہے۔ مثلاً پھل ہیں تو بزرگ و کم کے۔ پھول ہیں تو بیضا قسموں کے۔ پودے ہیں تو ان کا بھی کوئی حد و حساب نہیں وغیرہ۔ لیکن سائنس بتاتی ہے کہ سب چیزوں کے جوڑے سے مراد ہے سب چیزوں کے نرمادہ۔ سائنس کا دعویٰ ہے کہ سوائے جانوروں کے باقی مخلوق میں نرمادہ کی دریافت اس کی تازہ تحقیقات کا نتیجہ ہے۔ حالانکہ قرآن مجید نے آج سے چودہ سو سال پہلے اس حقیقت کا ایک دفعہ نہیں بلکہ بارہا بار انکشاف کیا ہے۔ اور اگر کتابِ مجید کی اس آیت پر غور کیا جائے تو معلوم ہو گا کہ اس بارے میں قرآن مجید کے اکتشافات کی دعحت سائنس کے اکتشافات سے کہیں زیادہ ہے۔

حیوانات میں نرمادہ کا ہونا تو ظاہر ہے اور تناول کا انحصار اسی جوڑے پر ہے۔ بنا تک کے متعلق

اس فن کا طالبِ علم آپ کو بتائے گا کہ

«عوام ایک پھول کے دو حصے ہوتے ہیں۔ نرمادہ۔ جب تک مادہ نر سے حاملہ نہ ہو۔ وہ پھل یا یخ کی صورت اختیار نہیں کر سکتی۔ پھول کے نر حصے میں ایک غبار سا ہوتا ہے جسے انگریزی میں پول اور ادویہ مادہ منویہ کہتے ہیں اور حصہ نوٹ پر چھوٹے چھوٹے بال ہوتے ہیں جب مادہ منویہ کا کوئی ذرہ ان بالوں پر گرتا ہے تو یہ اُسے چھانس لیتے ہیں۔ اور اس طرح مادہ حاملہ ہو جاتی ہے۔

بعض پودوں کے ساتھ نرمادہ کے پھول علیحدہ علیحدہ لیکن ساتھ ساتھ ہوتے ہیں۔ نر

نیچے کو جگ کا ہوا ہوتا ہے اور موئٹ پھول اور پکڑا ٹھا ہوا۔ مقصود یہ کہ الگر کا مادہ منزیہ گرے تو وادہ مفروض نہ ہے۔

بعض ایسے پودے بھی ملتے ہیں جن کے نروادہ الگ الگ ہوتے ہیں۔ نر کا غبار مادہ تک پہنچانے کا کام شہد کی مکھیاں۔ بھوزرے اور سلیاں سرخا جام دیتی ہیں۔ ان پودوں کے ساتھ نہایت حسین پھول لگتے ہیں جن کی خوبی اور رنگت ان بھوزروں اور لکھیوں کو اپنی طرف کھینچتی ہے۔ جب یہ نرم ہتھی ہیں تو ان کی مانگوں اور پودوں کے ساتھ غبار منیہ چٹ جاتا ہے اور بھر جب مادہ پھول پہنچتی ہیں تو اس غبار کا کچھ حصہ وہیں رہ جاتا ہے اور اس طرح یہ پھول حاملہ ہو جاتے ہیں۔

بعض اشجار مثلاً چیل وغیرہ کے پھول نہ تو خوبی دار ہوتے ہیں اور نہ توبصہ روت اس لئے وہ تیرپوں اور لکھیوں کو نہیں کھینچ سکتے۔ اس لئے یہاں ہوا سے کام لیا جاتا ہے۔ ہوا زکا غبار اور لکر رادہ تک پہنچاتی ہے۔ چونکہ ہواں کا رخ بدلتا رہتا ہے اور اس غبار کی ایک کثیر غبار سائع ہو جاتی ہے اس لئے ان درختوں پر غبار منیہ بہت زیادہ مقدار میں پیدا کیا جاتا ہے تاکہ صائع ہونے کے بعد بھی کچھ نہ کچھ رہے۔ (دود قرآن۔ بر ق صفحہ ۶۷ و ۶۸)

نہایات میں از واج (نروادہ) کی موجودگی کے متعلق مندرجہ بالا بیان نہایت ابتدائی اور نہایت مختصر چیز ہے۔ پودوں میں سلسلہ تسلسل کی دلچسپ اور حیرت افزائی تفصیلات اس فن کی کسی کتاب میں دیکھئے اور چکانزدہ کیجئے کہ مخلوق کا از واج کا کہا۔“ نہایت کائنات کی کسی عظیم الشان اور لامان پر در آیت ہے۔ یہ توحیدانات اور بیانات کے متعلق تھا۔ موالید مثلاً شکر کے تیرسے مولود یعنی جادات میں بھی یقیناً زادہ موجود ہیں۔ یہ اور بیات ہے کہ ابھی ہماری علمی تحقیقات اس حقیقت تک نہیں پہنچ سکی۔ سائنس کو ابھی ان چیزوں کی تفہیش میں ہزارہا سال دیدہ ریزی کرنی ہے۔ قرآن کریم نے کتنے واضح لفظوں میں کہہ دیا ہے کہ جس طرح تم میں از واج ہیں۔ اسی طرح زمین سے پیدا ہونے والی تمام اشاریں از واج ہیں۔ اور ان چیزوں میں بھی از واج ہیں جیسیں تم ابھی تک نہیں جانتے۔

برق رو د قم کی ہوتی ہے ایک کو ثبت کہتے ہیں ایک کو منفی ثبت رو ثبت رو مثبت رو سے نہیں ملتی منفی رو کے پاس نہیں جاتی لیکن ثبت رو منفی رو کے سامنے آجائے تو فرما اس سے مل جاتی ہے اور اس اجتماع سے روشنی گرمی اور قوت پیدا ہوتی ہے بھلی کے لمبے بھلی کے نکلے بھلی کی انگلیشیاں اور بھلی سے چلنے والی مشینیں اور گاڑیاں نزاور مادہ بھلی کے اتصال کا تیجہ نہیں تو اور کیا ہیں ان معاملات میں انسانی تحقیق ابھی اپنے ابتدائی منازل میں ہے جوں جوں اس تحقیقات کا دائرہ وسیع ہوتا جائے گا آیاتِ کائنات کی تحقیقت شناسی انسان کے لئے بیش از بیش ایمان کی سنتگی کا عہد ہوتی جائے گی۔

دفتر عام گشت و پایاں رسیدعمر مامہنماں دراول و صفت توباندہ ایم

پھر رات اور دن کو نشانی تباہا اگر م دن رات کے معاٹے پر ہی پورا پورا غور کریں تو یہ ایک نشانی ہی ہمارے ایمان کی تکمیل کے لئے کافی ہے ہر روز سورج پڑھتا ہے اور ڈوبتا ہے صبح ہوتی ہے اور شام ہوتی ہے دن ہوتا ہے اور رات ہوتی ہے لیکن ہماری اعراض کی عادت کا بُرا ہو کبھی ہم نے ایک لمحہ کے لئے بھی اس پر تدریب نہیں کیا کبھی ہم نے سوچا کہ سال کے ۳۶۵ دنوں میں ہر روز طلوع آفتاب کا وقت علیحدہ ہے اور اسی طرح ہر روز غروب کا وقت علیحدہ ہے اور کبھی ہم نے غدر کیا کہ آفتاب کے طلوع اول کے دن سے آج تک لاکھوں سال گزرے کبھی ایک دن بھی سورج اپنے مقرر وقت سے نہ ایک سینکڑ پہلے نکلا اور نہ ایک سینکڑ پہلے ڈوبا۔ سینکڑ تو بڑی چیز ہے ایک سینکڑ کے ہزاروں حصے کی تقدیم قتا خیر بھی کبھی نہیں ہوئی۔ کیا یہ سب کچھ کی تقدیر العزیز العلیم کے بغیر ہو رہا ہے۔

اس کے بعد سو فقرہ کو آیات انٹر کیا گیا سورج اور چاند اور کتاب کے متعلق اگر آپ علم الالف ک کی کوئی کتاب دیکھیں تو آپ کو معلوم ہو جائے گا کہ یہ تمام چیزیں ایک نہایت زبردست حکیمانہ قانون کے تحت ہیں اور انسوں نے کبھی اس قانون کے مقرر کردہ ضوابط کی خلاف درزی نہیں کی سورج چاند نہیں اور دوسرے سیارے ایک دوسرے کے ساتھ مکر اکوں نہیں جاتے یہ اس عزیز العلیم کے ایک قانون کا کہ شہر در دنہ کائنات کا یہ تمام سلسلہ چشم زدن میں تباہ ہو جاتا۔

سورج کے متعلق کہا جاتا ہے کہ وہ ساکن ہے۔ قرآن مجید میں شمس کے ساتھ لفظاً تحریٰ لکھا ہوا کہ لیکن اس میں کوئی تضاد نہیں۔ تحریٰ لمستقیٰ لہا سورج کے ساکن ہونے کے منافی نہیں۔ دوسری بات یہ یہ کہ ہر چند سورج نظام شمسی میں ساکن ہونے کی حیثیت رکھتا ہے اور نظام شمسی کے تمام یارے یعنی زمین چاند، زهرہ، مریخ، عطارد اور عقل وغیرہ سورج کے گرد چکر لگا رہے ہیں۔ تاہم یہ بھی ہو سکتا ہے کہ تمام تر نظام شمسی یعنی خود سورج اور اس کے گرد پھرنے والے یارے کی اور شمس کے گرد چکر لگا رہے ہوں۔

کہا جاتا ہے کہ کائنات کا مرکز ہر چند ہے۔ لیکن کائنات کا محیط کہیں نہیں۔ فی الواقعہ کائنات غیر محدود ہے۔ اور اس کی وسعت ہمارے تجھیں کی وسعت سے بھی وسیع تر ہے۔ خدا جانے اس بے پایاں اور بے ہنایت وسعت میں کتنے نظام شمسی ہوں گے اور ہمارا نظام شمسی فضائے اس بھر بکراں میں ایک قطرے کی حیثیت بھی رکھتا ہو گا یا نہ۔ علاوہ ازیں معلوم تولیوں ہوتا ہے کہ کائنات میں کوئی چیز ساکن نہیں اور نہ ساکن ہو سکتی ہے، البتہ یہ ہو سکتا ہے کہ ایک چیز ایک حیثیت سے ساکن ہو اور دوسری حیثیت سے متحرک۔ مثلاً خود ہماری زمین ہر اس چیز کے حاظے سے جو اس سے وابستہ ہے ساکن ہے لیکن باقی کائنات کے حاظے سے وہ متحرک ہے اور متحرک بد و حرکت۔ خود کائنات بحیثیتِ مجموعی یقیناً گردش میں ہو گی۔ خود اپنے گرد اگر دی کیوں نہ ہو۔ اور پھر کشی کو آیت اللہ کہا اور دوسری سواریوں کو بھی۔ فی الواقعہ کشی بھی ایک نشانی ہے۔ شرطیکہ ہم اس پر غور کریں۔ کشی بھی تقدیر العزیزِ احکیم کی وجہ سے چلتی ہے۔ اللہ تعالیٰ کے ایک قانون کے ماتحت دریاؤں اور سمندروں کو طے کرتی ہے اگر کوئی قانون نہ ہوتا تو کشیاں یقیناً غرق ہو جائیں۔ ایک تولہ بھر لو ہے کا نکڑا بانی کی سطح پر ہیں۔ پھر سکتا تو پھر ترا عین من لواہا بغیر کی تقدیر اور قانون کے کس طرح تیر سکتا ہے۔ باقی تمام سواریوں کا بھی یہی حال ہے۔ نبی سواریوں کو دیکھئے، ہوائی جہاز ہیں۔ ریل گاڑیاں ہیں۔ موڑ کاریں ہیں۔ یہ سب خدا کی قانونوں کے ماتحت اور ان قوانین کی پابندی کی برکت سے چلتی ہیں۔ یہ قانون انسان کے نہائے ہوئے نہیں۔ انسانی ہاتھ گاڑیاں بناتے ہیں لیکن یہ گاڑیاں جن قوانین کے ماتحت چلتی ہیں وہ خدا کے نہائے ہوئے ہیں۔ البتہ انسان کی یکوشش قابلی داد ہے کہ اس نے اپنی عقل خدا داد سے کام لیکر ان قوانین کو دریافت کر لیا۔ تیر بکرنے والے لوگ دنیا میں کتنا آگے بڑھ گئے اور اعراض کرنے والے لوگ

کتابِ سعیمِ رمگئے۔

قرآن نے ان نشانیوں کو ایک ایک کر کے گئے۔ لیکن آخر میں یہ کہا کہ ان لوگوں کے سامنے جب کوئی نشانی آتی ہے تو وہ اُس سے منہ پھیر لیتے ہیں۔ ہم سب کو اپنی اپنی جگہ سوچا چاہئے کہ ہم اُنہی منہ پھیرنے والے لوگوں میں سے تو نہیں۔

ذکرِ الہی سے اعرض انہ تعالیٰ کی طرف سے آئی ہوئی کوئی ضمیت کوئی ہدایت کوئی تعلیم کوئی درس عترت غرہنک انہ تعالیٰ کی کوئی بات ذکرِ الہی کی جا سکتی ہے پس ذکرِ الہی بھی آیاتِ انہیں سے ہے جس پر خور و فکر لازم ہے لیکن ذکرِ الہی کے پر درج آنے کے باوجود ان کفروں جو دیں مبتلا ہو جاتا ہے جس کا باعث بالکل حالات یہی اعراض ہے۔

لَذِكَّرَ نَقْصُنْ عَلَيْكَ مِنْ أَسْبَعَ عَمَّا اس طرح ہم بیان کرتے ہیں تیرے لئے خبریں اُنْ  
قَدْ سَيِّنَ وَقَدْ أَيْتَنَا لَكَ مِنْ لَذَنَادِكُمْ چیزوں کی جیسے لگرچکیں اور تحقیق دیا ہم نے  
مِنْ أَغْرَصَ عَنْهُ فَلَذَنَةٌ بَعْدُ لَذَنَةٍ تجھے اپنی طرف سے ذکر جس نے اُس سے منہ پھیرا  
القیامت و فرزا۔ (۱۰-۹۹ دو۔) وہ قیامت کے دن بوجھ اٹھائے گا۔

قرآن مجید میں جا بجا تاریخ کے گزشتہ و افات عترت کے لئے بیان ہوئے اور خدا پر اور خدا کی کیتائی پر ایمان لانے کے لئے قطعی اور دلنشیں دلیلیں بیان ہوئیں۔ لیکن جو لوگ اُن پر غور نہیں کرتے وہ دولتِ ایمان سے محروم رہتے ہیں۔

إِنَّ رَبَّكَ لِلنَّاسِ حَسَابٌ هُمُّ فِي نزدِكِكَ اگلے لوگوں کے لئے اُن کا حساب اور وہ  
غَلْطَةٌ مُعْرِضُونَ فَلَيَأْتِنَهُمْ مِنْ ذِكْرٍ غلطت میں منہ پھیر رہتے ہیں جب کبھی اُن کے پاس  
مِنْ رَبِّهِمْ مُخْدَثٌ لَا أَشْتَعْوِدُ وَهُمْ اُن کے رب کی طرف کوئی نیا ذکر آیا تو انہوں نے  
يَلْعَبُونَ لَا يَهْتَدُ قَلُوبُهُمْ۔ (۲۱-۱۱۴) اُسے کھیلتے ہوئے سن۔ اُن کے دل غلطت میں ہیں۔

ایک عنوان میں تو ادمی کا حساب روزانہ ہوتا رہتا ہے اور دوسرے یہ کہ قیامت بھی چند دن دوں ہیں۔ زندگی چند روز ہے اور مرنے کے بعد تو حساب کتاب شروع ہو جاتا ہے اور قطعی حساب کا دن بھی آئے گا تو ہم بھیں گے کہ مرنے کے نور ابھی آگیا۔ بایں ہمہ ادمی ہے کہ غلطت کی نیز سو رہا ہے اور جب کبھی اُس کے

پاس اندھی کوئی نیئی نشانی یا ذکر آتا ہے تو وہ اس سے منہ پھر لیتا ہے۔ اور سنتا ہمی ہے تو دیہی حال کہ وہ کھیل رہا ہوتا ہے اور اس سنتی ہوئی بات پر قطعاً غور نہیں کرتا۔ اس کے کان سنتے ہیں لیکن دل خواب غفلت میں ہوتا ہے اس لئے وہ آیت اللہ اور ذکرِ الہی سے فیض یا ب نہیں ہو سکتا۔

قُلْ مَنْ يَنْكُلُكُمْ بِاللَّيْلِ وَالنَّهَارِ مِنْ كُوْكُونْ بِكَبَانِي كَرْتَاهِيْ تَهَارِي لَاتْ اورَنْ الرَّحْمَنْ۔ بَلْ هُمْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِمْ اللَّهَ سَے۔ بلکہ وہ اپنے پروردگار کے ذکر سے

معرضون۔ (۲۱-۲۲)

موت ہر وقت انسان کے سامنے گھٹری ہے۔ لاکھوں اور کروڑوں کی تعداد میں زہریلے جراحت ہر وقت فضایں موجود رہتے ہیں۔ رنگارنگ بیماریوں کا مواد خود انسان کے جسم میں ہر وقت موجود رہتا ہے۔ رنج و غم اور آلام و مصائب کے ہزاروں سامان ہمیشہ آدمی کے چاروں طرف موجود رہتے ہیں۔ پھر وہ کون سی طاقت ہے جو ہمیں ان سے ایک مقررہ وقت تک بچائے رکھتی ہے۔ کیا ہم نے کبھی اس پر غور کیا نہیں، بلکہ ہم تو خدا کے ذکر سے منہ پھر لیتے ہیں۔

فَالْهَمْ عَنِ التَّذْكِرَةِ مَعْرِضِينَ پس کیا جب ہے کہ یہ لوگ نصیحت سے منہ  
كَانُهُمْ حِمْرٌ مُسْتَنْفِرٌ۔ فَرَتَ مِنْ پھر لیتے ہیں۔ گویا وہ بڑے ہوئے گئے  
قَسْوَةً۔ (۲)

یہاں معرضین کو بد کے ہوئے گھوں سے تشبیہ دی ہے جو تیر کو دیکھ کر ڈر کے مارے  
بے تھاشا بھاگ جاتے ہیں۔

آیاتِ الہی کو دیکھ کر ان سے منہ پھر لینے والوں کے لئے نہایت عمدہ تشبیہ ہے۔  
وَمَنْ يَعْرِضْ عَنْ ذِكْرِ رَبِّهِ يُسْلِكَ اور جو کوئی اپنے رب کے ذکر سے اعراض کرتا ہے  
عذاباً يَاصْدِعَـا۔ (۱۴-۲۱)

انعامِ الہی سے اعراض اللَّهُ تَعَالَى کی نعمتیں بھی آیاتِ اللہ ہیں۔ ہمارے کھانے کے لئے قسم کے انوچ اور رنگ رنگ کے چل پیدا کئے۔ ہم سے زیادہ طاقتور جانوروں کو ہمارا مطیع بنایا۔ جن سے ہم ہزاروں

فائدہ سے احتلاط ہے۔ کائنات کی ہزاراں چیزوں کو ہمارے کام میں لگا رکھا ہے لیکن ہم ہمیں کہ جو ان فنتوں کا شکر یہ ادا نہیں کرتے۔ بلکہ ان کا خیال بھی کبھی دل میں نہیں آتا۔ اگر ہم خدا کے ان ابعاموں پر غور کرتے تو ازدواج ایمان کا باعث ہوتا۔

وَإِذَا آتَهُمْ نَعْتَلَى الْأَنْسَانَ  
أَغْرَصَنَ وَنَأْبَجِلَنَّهُ وَإِذَا مَسَّهُ  
لَيْتَاهُ إِذَا رَأَيْتَهُ كَرُوثَ دُورَكَرِلَيْتَاهُ إِذَا جَبَلَ كَرُوثَ  
الشَّرِّ كَانَ يُؤْسَارُهُ (۸۳-۱۴) بَلَى سُخْتَى ہے تو ایوس ہو جاتا ہے۔

یہ انسان کا خاصہ ہے کہ وہ روزانہ خدا کی فنتوں سے مستفید ہوتا رہتا ہے لیکن کبھی لمحہ بھر اُس نے اس پر غور نہیں کیا اور روزانہ خدا کا شکر ادا کیا۔ فنعت ملی اور منہ پھر لیا۔ بلکہ کروٹ بدلت کر ایک طرف ہو گیا اور جب اُسے کوئی تکلیف سُختی ہے تو ایوس ہو جاتا ہے۔ حالانکہ یہ بھی غور و فکر کا ایک مقام تھا۔ نہ کہ محض یا اس کا۔ لیکن اعراض کی بعد عادت انسان کو قطعاً غافل بنا دیتی ہے اور اس کے قوائے نکرو تربر کو بالکل معطل کر کے رکھ دیتی ہے۔

وَإِذَا آتَهُمْ نَعْتَلَى الْأَنْسَانَ أَغْرَصَنَ اور جب فنعت سمجھتے ہیں ہم انسان پر تو وہ مُنْهَبِرَ وَنَأْبَجِلَنَّهُ وَإِذَا مَسَّهُ الشَّرِّ فَذَرُ  
لَيْتَاهُ إِذَا رَأَيْتَهُ كَرُوثَ دُورَكَرِلَيْتَاهُ اور جبل اس کو دُعَاءَ عَرَيْضَ (۱۴-۸۱) تکلیف سُختی ہے تو لمی چوڑی دعائیں مانگتا ہے۔  
حاصل کلام یہ کہ نہ سختی میں صبر ہے اور نہ نرمی میں شکر جو شخص حصول فنعت پر شکر گزنازیں ہوتا تکلیف کے وقت اس کی دعائیں بھی چند لام منی نہیں رکھتیں۔ آیاتِ الہی سے منہ پھر لیتا۔ بے توجیہی اور بے رخی کرنا۔ انسان کو عملت کی ایسی گھری نیند سلا دیتا ہے جو موت کے برابر ہوتی ہے۔

فَلَمَّا آتَهُمْ مِنْ فَضْلِهِمْ بَخِلُوا بِهِ پس جب دیاں کو انشر نے اپنے فضل سر ترجمل کیا  
وَلَوْلَوْا وَهُمْ مُمْتَصُونَ (۹۰-۹۱) اسنوں نے ساتھ اس کے اور پھر گئے اور وہ منہ پھری والے ہیں۔  
دولت پا کر کنکل کرنا یہ بھی اعراض کی وجہ سے ہے۔ اگر آدمی خدا کی دولت سُختی پر غور کرے تو یقین ہے کہ وہ بخل نہ کرے۔ یہاں دولت سے مراد ہر قسم کی دولت ہے، دولتِ دنیا۔ دولتِ علم وغیرہ وغیرہ۔

آیاتِ احکام | وَإِذَا أَخْذَنَا مِثَاقَ بْنِ اسْرَائِيلَ | اور جب یا یہم نے قلع بی بی اسرائیل کا کہ سوائے  
سے اعراض | لَرَبِّنَا وَنَّ إِلَّا اللَّهُ وَبِالْوَالِدِينَ | ائمہ کے اور کسی کی عبادت نہ کرو اور احسان کرو  
إِحْسَانًا وَتَذَكِّرِ الْقَرْبَانِ وَالْيَتَمِّيِّ وَالْمُتَكَبِّرِ | ماں باپ کے ساتھ قربات والوں کے ساتھ اور  
وَقُوَّاتُ الْإِنْسَانِ حُسْنًا وَأَقْبَلُوا | تیموں اور مسکینوں کے ساتھ اور لوگوں کو بھلی  
الصَّلَوةَ وَأَلْوَانَ الْكَوَافِرَ لَمَّا تَوَلَّيْتُمُّ | بات ہو اور قامِ رکون مانگو اور را دا کرو زکاۃ۔  
إِلَّا قَبِيلًا مِنْكُمْ وَأَسْتَمْ | پھر تم سماے چنڈا یک کے پھر گئے اور تم من پیرنے  
مُعْرِضُونَ (۸۳-۲) | والے ہو۔

جُکُم بی اسرائیل کو تھا وہی ہم کو بھی ہے لیکن ہم میں سے کتنے ہیں جو نہ کوہ بالا احکام سے  
منہ پھیرنے والے نہیں۔

أَلَمْ تَرَى إِلَيَّ الَّذِينَ أَذْوَلُوا نَصِيبَ الْمُؤْمِنِ | کیا تو نے نہیں دیکھا ان لوگوں کو جیسیں دیا گیا نہ ہے  
الْكِتَبِ يُذْعَنُونَ إِلَيَّ كِتَابُ اللَّهِ | ایک حصہ بلا کے جاتے ہیں کتاب اپنے کی طرف تاکہ  
لِيَحْكُمْ بِيَمِنَهُنَّمَّ يَسْوَى فِي يَمِنٍ وَمِنَمٍ | ان کے دریان حکم کرے پھر یہ فریق ان میں سے  
وَهُمْ مُعْرِضُونَ (۲۲-۳) | پھر واتا ہے اور منہ پھیرنے والے ہیں۔

غیر تور ہے درکارِ خود مسلمان کتاب ائمہ کو اپنا حکم نہیں بناتے۔ وجہ یہی ہے کہ وہ کتاب ائمہ پر  
کبھی غور نہیں کرتے۔ اور اگر کتاب ائمہ کے کچھ احکام مُن بھی لیتے ہیں تو منہ پھیریتے ہیں۔

آیاتِ عترت | تاریخی واقعات بھی آیاتِ اللہ میں اگر آدنی ان پر غور کرے تو عترت حاصل کر سکتا ہے۔  
سے اعراض | لعْرَلَّا أَنْهَمَ لَعْنَ سَكَرَهُمْ لَعْمَهُونَ | تیری زندگی کی قسم وہ اپنی سی میں سرگردان تھے

فَاحْذَمْ الصِّيَحَةَ مُشْرِقِينَ۔ فَعَلَّنَا | پس کپڑا ان کو تند آماز نے صبح کے وقت پس  
عَالِيَقَاءَ فَلَهَا وَأَمْطَرَنَا عَلَيْهِمْ حَجَّارَةً | ہم نے اسے تو بالا کر دیا اور ہم نے ان پر کٹکر کے  
مِنْ سِيَّعِيلَ إِنَّ فِي ذَلِكَ لَا يَنْتَلِقُ لِلْتَّوْتِينَ | پھر سرائے یقیناً اس میں پھانسے والے لوگوں کے لئے  
وَأَنَّهَا لِلْسَّيِّئِلِ مُعَقِّدَمْ | إِنَّ فِي ذَلِكَ نَثَانِيَ میں اور وہ بھی چلتے راستے میں ہر تھیق

لَا يَنْهَا مُؤْمِنُونَ وَإِنْ كَانَ أَصْحَىٰ۔ اس سیں نشانی ہے ایمان والوں کے لئے اور بن کے رہنے  
الایکتہ لظیمین۔ فَإِنَّكُمْ مِنْهُمْ وَإِنَّ الْبَرَّةَ ظَالِمٌ تھے۔ پس بدلہ یا یامن نے ان سے اور  
وَأَنَّهَا الْأَمَمُ مُؤْمِنُونَ وَلَقَدْ كَذَّبَ وہ دونوں شارع عام پر ہیں اور تحقیق جھلنا یا جھر کے  
أَمْحَاجُ الْجَحْرِ الْمُرْسَلِينَ وَأَسْتَهْمُمْ رہنے والوں نے سیغپرول کو اور دیں ہم نے ان کو اپنی  
فَكَانُوا أَعْنَهُمْ مُعْرِضِينَ۔ (۱۵-۲۰ تاہ) نشانیاں لیکن وہ ان سے منہ پھر لیتے تھے۔

ان آیات میں پہلے قوم لوٹ کا ذکر ہے معلوم ہوتا ہے کہ ان کی بھی زلزلے سے تباہ ہوئی۔ تنہ  
آڑازیں، شہروں کا تہ ویا لاسونا اور پھر بہنا یہ چیزیں زلزلوں میں واقع ہوتی ہیں۔ بن کے رہنے والوں سے  
مراد قوم شیب ہے۔ ان دونوں قوموں کی اجزی ہوئی بستیاں عرب سے شام جلتے ہوئے رستے پر  
پڑتی ہیں۔ اصحاب الجھر سے مراد قوم شود ہے۔

یہاں قرآن مجید نے بعض تاریخی واقعات بیان کئے اور ان واقعات کو آیات کہا۔ اگر بعد  
میں آئے والی قویں گز شتہ قوموں کے واقعات پر غور کریں تو یقیناً یہ واقعات ان کے لئے آیات اندر  
کا کام دیں۔

معلوم ہوا کہ تاریخ کامطا العاد و تاریخی واقعات پر غور کرنا اور ان سے عبرت حاصل کرنا  
مomin کے لئے ضروری ہے کیونکہ یہ بھی آیات اندر ہیں۔

حاصل کلام یہ کہ آسمانی کتابیں سیغپرول کی تعلیم صحیحہ کائنات اور تاریخی واقعات یہ سب  
آیات الہی ہیں اور ان پر غور کرنا کمیل ایمان کے لئے ضروری ہے۔ لیکن افسوس ہے کہ ہم سب الاما شاہرا  
ان آیات کو دیکھا اور سن کر منہ پھر لیتے ہیں اور اس اعراض کی وجہ سے ایمان کامل کی دولت ہی محروم رہتی ہیں۔

نگوینداز سرِ باز پکھے حرفة کزان پندے نگیر د صاحب ہوش  
و گر صد بابِ حکمت پیش نا داں بخوانی آیدش بازی پچ در گوش

(سعدی)

# بچوں کی تعلیم و تربیت

## اسلامی تعلیمات اور نسبیات کی روشنی میں

سعید احمد

ماں باپ بننے کے بعدوالین کا سب سے اہم اور بلا فرض بچہ کی عمدہ تعلیم و تربیت ہے۔ ان کا یہ فرض صرف اس لئے ہے کہ وہ بچہ ان کا بچہ ہے اور اگر ٹرہا ہو کر وہ اچھا ثابت ہو گا تو اس سے ان کا نام روشن ہو گا اور انھیں آرام ہے گا۔ بلکہ ان کا یہ فرض اس لئے ہے کہ بچہ خدا کی طرف سے ان کے پاس ایک امانت ہے جس کی عمدہ طریقہ پر نگہداشت اور دیکھ بھال ان کا فرض ہے۔ اسی طرح قوم کا اور انسانی سوسائٹی کا ایک فرد ہونے کی حیثیت سے بچہ کی اعلیٰ تعلیم و تربیت ماں باپ کا ایک توہی اور انسانی فریضہ ہے۔ بچہ کا ذہن اور اس کا دل و دلاغ ایک سادہ سپی کا گند کی طرح ہیں کہ اس پر ابتداء آپ جو نقش قائم کر دیں گے وہ اس پر مترسم ہو جائے گا اور آخر وقت تک رہے گا۔ خدا نے انسانی نظرت میں خیرو شرائی نہیں اور بیدی دلوں کی صلاحیت اور قابلیت رکھی ہے۔ یہ صلاحیت ماحول اور تعلیم و تربیت کے اثر سے امیرتی ہے۔ ماحول اور تعلیم و تربیت اگر دلوں اچھے ہیں تو نہیں اور اچھے کام کرنے کی صلاحیت پر وان چڑھتے گی اور بار بار کی مشق و تکرار سے ایک دن وہ اس درجہ پرستہ اور مضبوط ہو جائیگی کہ اس کے بعد اگر خالف ماحول بھی ملے تو اس پر کوئی اثر نہ ہو گا۔ اور وہ چنان کی طرح اپنے عادات و اطوار پر قائم رہے گا۔ اسی کو عام بول چال میں کیا کر رہتے ہیں۔

لیکن اگر بدقسمی سے بچہ کو ماحول خراب اور تعلیم و تربیت ناقص ملی ہے تو کسی شر اور برے کام کرنے کی استعداد کو نہ شود نہ پانے کا موقع ملی گا اور پھر تائج نہایت افسوس اک اور تباہ کن ہوں گے

قرآن مجید میں ارشادِ ربانی ہے

فَلَمَّا فَجُورُهَا وَتَقْوِيْهَا      پُر افسر نے نفس میں بدی اور نیکی دونوں کی صلاحیت  
قَدَّا اُنْهَى مَنْ زَكَّهَا وَقَدْ      روایت کر دی وہ شخص جس نے (اعمالی نیک کے ذریعہ) اس کے  
خَابَ مَنْ دَسَهَا.      سنواریا وہ کامیاب رہا اور جس نے اس کو اعمال بذرکر کے

مٹی میں ملا دیا وہ تاکام رہا۔ (شمس)

تعلیم و تربیت کی اہمیت اس بنا پر جو باب باپ اولاد کی تعلیم و تربیت سے ہے پر وہ ہی اور غفلت کرتے ہیں وہ جس طرح انسان اور اس کے رسول کے گناہگار ہیں۔ قوم اور انسانیت کے سبی شدید ترین مجرم ہیں ذرا غور کریجئے اگر آپ کا ایک بیٹا آپ کی غفلت اور کوتاہی کے باعث صالح تعلیم و تربیت سے محروم رہا تو اس کا اثر کہ باب تک پہنچنے پر وہ اس کا تیجہ ہی نہیں ہو گا کہ ایک شخص یا سوسائٹی کا فرد واحدر بہے۔ بلکہ مشورہ ہے ایک مشری مچھلی پورے تالاب کو گندہ کر دیتی ہے۔ شخص تو خود بید ہو گا ہی لیکن اس کے اثر سے اس کی اولاد اس کے ساتھی، اس کے پڑوی، پھر اولاد کی اولاد ان سب میں بدی اور گناہگاری کے جراثیم سر ایت کر جائیں گے اور چونکہ ان سب کا سرچشمہ آپ کی ذات ہو گی اس بنا پر ان تمام بڑے اعمال و افعال کی پارداش سے آپ نہیں نجع سکتے۔

خشت اول چونہر معمار کج

حضرت آدم کے ایک بیٹے قابیل نے اپنے بھائی ہابیل کو قتل کر کے اس فعل یہی کی رسم

جاری کر دی تو قرآن نے کہا

كَتَبْنَا عَلَى بَنِي إِسْرَائِيلَ أَنَّهُ مَنْ قَتَلَ      ہم نے بنی اسرائیل پر حکم لگادیا ہے کہ جو شخص کی  
نَفْسَ لِغَيْرِ فَتَنَّى أَوْ فَسَادَ فِي الْأَرْضِ      ایک جان کو بغیر کی جان کی یا میں میں فارم کے بغیر  
فَكَانَ مَا قَاتَلَ مِنَ النَّاسَ حَمِيْعًا.      متل کتابے اس نے گویا ہم لوگوں کو اولاد۔

یہ وجہ ہے کہ قرآن مجید میں حکم دیا گیا ہے۔

وَإِنَّفَسَمْدُ وَأَهْلِكُمْ نَارًا      تم اپنے آپ کو اور اپنے اہل و عیال کو آگ سے بچاؤ۔

اس کا صاف مطلب یہ ہے کہ اگر تھا رے اہل و عیال برے اعمال و افعال کی وجہ سے دوزخ میں جاتے ہیں تو اس کا اہل سبب یہ ہے کہ تم نے عدہ تعلیم و تربیت کے ذریعہ انھیں اعمال صاحب کا خونگر نہیں بنایا اور گویا اس طرح تم نے ان کو دوزخ سے بچانے کی کوشش نہیں کی۔

پھر چونکہ اولاد مان باپ کا نمونہ ہوتی ہے۔ اس لئے اگر اولاد پدھے تو اس کے معنی یہ ہیں کہ مان باہ خود ہیں اور اگر اولاد نیک ہے تو یہ اس کی نمائی ہے کہ مان باپ بھی نیک ہیں۔ اسی وجہ سے قرآن مجید میں فرمایا گیا۔

**إِنَّمَا أَمْوَالُ الْكُفَّارِ أَوْلَادُكُمْ فِتْنَةٌ** تھا رے مال اور تھا ری اولاد فتنہ ہے۔

فتنہ کے معنی **عَام طور پر اردو زبان میں فتنہ کا لفظ جس معنی میں بولا جاتا ہے لوگ سمجھتے ہیں کہ اس آیت میں بھی فتنہ سے وہی معنی مراد ہیں۔ حالانکہ واقعہ یہ ہے کہ عربی زبان میں فتن کے معنی آزمائے کے ہیں۔ فتنہ اسی سے ملتا ہے اور اس کے معنی ہیں وہ چیز جس کے ذریعے کسی کو آزمایا جائے۔ اس بنا پر آیت کے معنی یہ ہوئے کہ خدا اموال دراولاد کے ذریعے تم کو آزماتا ہے اور یہ دیکھنا چاہتا ہے کہ اموال کے کسب و صرف اولاد کی تعلیم و تربیت کے متعلق اس نے تم کو جو احکام بنائے ہیں تم ان کی پابندی کرنی تو کس جتنک کرتے ہو۔ گویا تھا رے اموال اور اولاد ایک آئینہ ہے جس میں خود تھا ری نیکی اور بردی کی شکل نظر آتی ہے۔ ایک ترازو ہے جس میں خود تھا رے اچھے برے اعمال کا وزن کیا جاتا ہے۔**

عدہ تعلیم و تربیت **اس موقع پر یہ بھی سمجھ لینا چاہیے کہ ”عدہ تعلیم و تربیت“ سے مراد کیا ہے؟ یہ ظاہر ہے کہ کا مفہوم** انان کی زندگی جسم اور روح ان دونوں کے اتصال دریط پر موقوف ہے۔ اس بنا پر صحیح معنی میں زندہ و شخض ہو گا جس کا جسم اور روح دونوں تدرست ہوں اور ان میں سے کوئی بیمار نہ ہو۔ یعنی جس طرح جسم کو کسی قسم کا کوئی جسمانی اور بادی دکھ اور آزار نہ ہو۔ اسی طرح اس کی روح کو بھی کسی قسم کی کوئی بیماری نہ ہو جو برے اخلاق۔ برے عقائد و افکار اور برے اعمال و افعال کی وجہ سے پیدا ہو جاتی ہے۔ اس کے بعد دو سماترہ اس شخص کا ہے جس کا فقط جسم تدرست ہو اور روح بیمار ہو۔ یا صرف روح تدرست ہو اور جسم مرضی ہو۔ لیکن جنکہ روح پائیدار ہے اور جسم فتاہ کر میں ہیں بھائیو لا

روح محل ہے اور حب فرع اس نیا پران دنلش خصوصی میں سے دوسرا شخص جس کی روح تدرست کے مگر جسم بیمار ہے پہلی کی نسبت زیادہ بہتر اور افضل ہے۔

پس عمدہ تعلیم و تربیت کا مفہوم اور مطلب یہ ہے کہ پچھ کی شروع سے اس طرح پروشن کی جائے کہ ایک طرف وہ جمानی اعتبار سے مضبوط اور تو انہا ہر چیز اور ستعہ ہو کسی مرض کا شکار ہو اور زندگی کی جدوجہد میں پورے طور پر حصہ لینے کا حوصلہ رکھتا ہو اور دوسرا جانب اس کی روح بھی محنت مذہب ہو، اچھے اخلاق، پاکینہ اعمال و افعال اور نیک عقائد و افکار کی وجہ سے روح پر بیماری کا کوئی اثر نہ ہو، پچھ کی تعلیم و تربیت میں ان دونوں باتوں کا خال رکھنا نہایت ضروری اور حکم خداوندی ہمارا فرض ہے اور اس میں کی ایک چیز سے بھی غفلت بر تاشدید موصیت اور رحمت گناہ ہے۔

قرآن مجید کی مذکورہ بالا آیت کے علاوہ صحیح بخاری میں ہے کہ ایک مرتبہ حضرت عائشہؓ کے پاس ایک غریب عورت آئی۔ وہ چھوٹی سیجاں اس کے ساتھ تھیں۔ حضرت عائشہؓ کے پاس اس وقت کوئی اور چیز نہ تھی۔ ایک کھجور نہیں پر پڑی ہوئی تھی وہی انھا کر عورت کو دیدی۔ عورت نے اس کے برابر برابر دو مکرے کر کے انھیں بچوں میں تقسیم کر دیا اتنے میں سرورِ کوئین صلی اللہ علیہ وسلم گھر میں تشریف لے آئے۔ حضرت عائشہؓ نے آپ کو پورا واقعہ سنایا تو ارشاد ہوا "جس کو خدا اولاد کی محبت عطا فرمائے اور وہ ان کا حق بھی بجا لائے وہ دوزخ سے محفوظ رہے گا۔"

ہماری افسوسناک غفلت ایک نہایت افسوس اور بڑے شرم کی بات ہے کہ یہ فرض جتنا اہم اور ضروری ہے۔ ہم اسی قدر اس سے غافل اور بے پرواہ ہیں۔ اسی کا یہ نتیجہ ہے کہ ہماری نسلیں رذرا فریز تباہ و برباد ہوتی چلی جا رہی ہیں اور ہمارا نیا آنے والا دن گذشتہ روز سے کہیں زیادہ بھی انک اور ڈراؤنا ہوتا ہے۔ اخلاقی، روحانی، معاشری اور معاشرتی، اقتصادی اور سیاسی ہماری اعتبار سے ہماری حالت روز بروز بہتر بنتی رہتی چاہی ہے۔

اس میں شبہ نہیں کہ ہم میں بہت سے والدین میں جو اپنے بچوں کی جمानی تربیت سے متعلق اپنی ذمہ داری محسوس کرتے ہیں۔ وہ ان کو اچھا کھلائیں گے میں ان کے دکھ درد کا خال رکھتے ہیں۔ انھیں

آرام ہنچانے کے لئے خود تکلیفیں اٹھاتے اور سختیاں جھیلتے ہیں۔ پھر حب استطاعت جب وہ بڑے ہو جاتے ہیں تو انھیں کوئی کام سکھا کر کسی پیشہ کی تعلیم دیکرنا لکھنے پڑھنے کا سامان جھیا کر کے ان کے لئے معاش اور روزی پیدا کرنے کا بھی بندوبست کرتے ہیں لیکن جیسا کہ آپ کو ابھی معلوم ہوا، اگر والدین اپنے فرض کو اولاد کی صرف جماعتی تربیت اور پرورش تک ہی محدود سمجھتے ہیں تو یہ ان کی بہت بڑی غلطی اور بھول ہے۔ اور لیک ایسا گناہ ہے جس پر قیامت میں ان سے شدید یا زپرس ہوگی۔

ہر یاں اور بیاپ کو جو مسلمان ہیں اور ضدا اور رسول پر یا ان رکھتے ہیں اور قیامت میں اچھے اور بے اعمال کا جو بدل لعلے گا اور جن کا قرآن مجید میں صاف صاف بارہا تذکرہ آیا ہے۔ ان پر اعتقاد بھی رکھتے ہیں۔ ان کو خڑھنے دل دو ملاغ سے ایک لمحے کے لئے یہ سوچا جا ہے کہ ان کی اولاد ان کے دل و جگہ کے نکڑے ہیں۔ الہ تمام نے کیا خوب کہا ہے۔

وَأَنَّا أَوْلَادُنَا بَيْتَنَا      أَكَبَادُنَا تَمَشِّي عَلَى الْأَرْضِ

لَوْهَبَتِ الرِّيحُ عَلَى بَعْضِهِمْ      لَا مُنْتَعِتَ عَيْنِي مِنَ الْعَمَى

ترجمہ: ہماری اولاد ہمارے دریان ہمارے جگہیں جو زمین پر ہیں ہیں اگر ان میں سے کسی پر ہوا

جائے تو میری آنکھ جھپک تک سے خودم ہو جاتی ہے۔

اس بنا پر اگر ان کے سرین درجی ہوتا ہے یا بخار بھی آتا ہے تو وہ بے چین دبے قرار ہو جاتے ہیں اور ان کے علاج کی سو تیریں کرتے ہیں۔ لیکن کس قدر افسوس کی بات ہے کہ اگر ان کی اولاد نماز نہیں پڑھتی رفڑہ نہیں رکھتی۔ شریعت اسلام کے اور دوسرے احکام و اوامر کی پابندی نہیں کرتی۔ اخلاقی جرائم کے ارتکاب میں اس کو پس و پیش نہیں ہوتا۔ فتن و فجور کی زندگی بس کرمی ہے تو ان سب باقی کا ان کے دل پر کوئی اثر نہیں ہوتا۔ اور اگر ہوتا بھی ہے تو کم از کم اتنا نہیں ہوتا جتنا کہ اس وقت ہوتا ہے جبکہ اولاد آگ کی ایک جلتی ہوئی چکاری اپنے ہاتھوں پر اٹھا لے، کنٹیں میں گرپڑے، یا بے اصیاطی کے باعث کسی ہمیک اور خطرناک ہماری کا شکار ہو جائے۔ پس دو حال سے خالی نہیں۔ یا تو انھیں یوم آزت کی جزا میزرا کا یقین کامل اور سچا اعتقاد نہیں ہے اور اس بنا پر اگر ان کی اولاد احکام اہلی سو سرتالی

اختیار کر کے اپنے لئے عذابِ اخروی کا سامان کرتی ہے تو انھیں اس کی پرواہی ہوتی اور وہ اپنی اولاد کو اُن سے باز رکھنے کے لئے ایسی کوشش نہیں کرتے جیسی کہ وہ اپنی اولاد کی جسمانی صحت و تندرستی کی بقا کے لئے کرتے ہیں۔ اور اگر واقعی ایک سچے افراد کے میانے کی حیثیت سے ان کی یہم آنحضرت کی جزا اور سزا کا یقین ہے تو پھر صحت حیرت ہے کہ وہ کس طرح اس کو گوارا کر لیتے ہیں کہ ان کی اولاد روحانی اور اخلاقی تربیت نہ ہونے کی وجہ سے جہنم کا انگارہ اور دوزخ کا ایندھن بنے۔ اخروی تکلیف اور اذیت دینیوی تکلیف اور اذیت سے کہیں زیادہ شدید ہو گی۔ پھر یہ کیا بات ہے کہ اولاد اگر کسی دینیوی تکلیف میں بستا ہو، یا کوئی ایسا کام کرے جس کا لازمی نتیجہ بیماری، ہلاکت یا کوئی جسمانی آزار ہو تو اس باپ تڑپ اٹھتے ہیں اور ہر چیز کرتے ہیں کہ اولاد کوئی ایسا کام نہ کرے۔ لیکن یہی اولاد اگر گمراہی کے راستے پر گامزن ہو جس کا نتیجہ آنحضرت میں قہر خداوندی کی شکل میں ظاہر ہو سکتا ہے تو ان کے دل میں اس کی اتنی چیز اور تکلیف نہیں ہوتی۔ خدا اور رسول نے جو کچھ فرمایا ہے وہ حق ہے اور کچھ قانونِ مکافاتِ عمل بھی فطرت کا ایک اُلیٰ قانون ہے۔ اُس سے اپنے حق میں یا اپنی اولاد کے حق میں تغافل بر تنا دین و دنیا میں ایک عظیم خارہ اور نقصان کا باعث ہو سکتا ہے۔

### گنبد از گندم بر دید جوز جو از مکافات عمل غافل مشو

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے چھابو طالبِ حن کا اسلام قطعی نہیں ہے۔ انہوں نے مکہ میں ایک شخص کو دیکھا کہ بڑا ظالم و جابر تھا۔ اسی حالت میں اس کا استقالہ ہو گیا تو انھوں نے کہا "معلوم ہوتا ہے اس زندگی کے بعد کوئی دوسری زندگی ضرور ہے جہاں انسان کو اپنے اعمال و افعال کا بدلہ ملے گا ورنہ یہ کیونکر ممکن ہے کہ ایک شخص اتنا بڑا ظالم ہو اور وہ اپنے ظلم کا بدلہ نہ پائے۔" یہی انسانی نظرت کی وہ پکار ہے جو کو قرآن مجید نے بار بار بیان کر کے انسان میں یہم آنحضرت کا یقین اور مکافاتِ عمل کا اذعان پیدا کیا ہے چنانچہ فرمایا گیا۔

فَمَنْ يَعْمَلْ مُثْقَلَ دَرَرَةً حَيْرًا جو شخص ایک ذرہ کے برابر بھلائی کرے گا وہ

يَرَكَ وَمَنْ يَعْمَلْ مُثْقَلَ دَرَرَةً اس کا بدلہ پائے گا اور جو شخص ایک ذرہ کے

بِرَبِّ رِبَّا كَامٍ كَرِيْكَاهُو اس کا بدلہ پائے گا۔ شَرَّا اَيْرَكَاهُ -

لَهَامَالْكَبِيْتَ دَعَلِيْهَا  
ہر فس اچھا کرے گا تو اسے اس کا اجر ملے گا اور  
مَا الْكَتْبَتْ - پر کرے گا تو اسے اس پر عذاب ہو گا۔

پھر دنیا میں یہ عمل ہے کہ ایک شخص چوری کرے اور سزا سے بچ جائے، کسی کو بے گل نکار دے اور  
نہ پکڑا جائے۔ مروجہ قانون وقت کی خلاف ورزی کرے اور اس پر عدالت میں مقدمہ نہ چلے۔ کسی شرید  
جرم کا ارتکاب کرے اور کسی خاندانی یا ذاتی اثر و سوخت یا سفارش کے باعث اسے اپنے جرم کی پاداش  
نہ بھگتی پڑے۔ لیکن آہزت میں ان میں سے کوئی ایک بات بھی نہ ہو سکے گی۔ وہاں نہ خدا کے فرشتوں کو  
جو کتابت اعمال پر مقرر ہیں کوئی جل اور فریب دیا جا سکتا ہے اور نہ خدا کی عدالت میں کسی کا حسب و  
نسب اور اس کے بزرگوں کے اعمال و افعال سفارش کا کام کر سکتے ہیں ارشاد ہے۔

إِنَّمَّا نَقِصُّ لِمَّا عَلَيْهَا حَلَفَنَا  
”کوئی نقص ایسا نہیں ہو جس پر فرشتے تعینات نہ ہوں“  
يَوْمَ يَعْنِيهِمُ اللَّهُ جَمِيعًا  
”جب اندان کو جلا اٹھاتے گا پھر جیسے جیسے عل  
قَيْبَبَتْهُمْ مَا عَلِمُوا أَحْصَمْهُ  
”یہ لوگ کرتے رہے وہ اُن کو تادے گا اللہ نے اس  
عَلَى كُوْنِ رَكَابِهِ اور وہ اس کو بھول گئے اور اللہ ہر چیز  
شَيْءٍ شَهِمْدَ - کانگراں ہے۔“

پھر جب روزِ حِزا خدا کی عدالت میں ان کا معاملہ پیش ہو گا تو جس نے جیسا کچھ کیا ہو گا وہ  
اس کا بدلہ پائے گا۔

فَمِنْ اهْتَدَى فَإِنَّمَا يَهْتَدِي لِنَفْسِهِ جو ہدایت پا تا ہے وہ اپنی ہی جان کے نفع کے  
وَمَنْ صَلَّ قَرَأَتْمَا يَحْسِنُ لے ہدایت پا تا ہے اور جو گمراہ ہوتا ہے وہ اس کے  
نَفْصَانَ كَلَّهُ ہوتا ہے۔ عَلَيْهَا -

ایک اور موقع پر ارشاد ہے۔

وَمَنْ يَكْسِبْ إِلَمًا فَإِنَّمَا  
جو شخص گناہ کرتا ہے وہ اپنی جان کو نقصان

یکسیہ عکی نہ سہ و کان اللہ علیم احکیمًا پہنچانے کے لئے ترکتے ہیں اور اسچانے والا اور حکم اللہ ہے پس اگر کم مسلمان ہیں اور واقعی اس بات کا یقین رکھتے ہیں کہ قرآن میں جو کچھ بیان کیا گیا ہے وہ سر برحق ہے اور اس میں بال برابر تاویل و توجیہ اور شک و شبہ کی گنجائش نہیں ہے تو پھر ہماری یہ غفلت کس درجہ افسوسناک اور ہماری محبت پری و بادری کس قدر لائق نامم ہے کہ ہم اپنی اولاد کی چند روزہ زندگی کو ملائیں اور پڑا زعافیت و سکون بنانے کے لئے سب کچھ کرتے ہیں لیکن ان کی ہمیشہ رہنے والی زندگی کو ہر بناۓ کی طرف کوئی توجہ نہیں کرتے۔ دنیا داروں کا کیا ذکر ہے۔ آپ کو ہبہت سے علماء دین۔ مثالج کرام اور صلحاء و صوفیاء میں گے جو خود تقویٰ و طہارت کی زندگی بس کرتے ہوں گے لیکن ان کی اولاد ان کی بے توجیہ کے باعث خراب و خستہ ہوگی۔ فتن و فجور کی زندگی بس کرتی ہوگی۔ آوارہ گرداور دینی اعتبار سے نہایت ابتر اور زبوب حال ہوگی۔ تو کیا وہ سمجھتے ہیں کہ محض اپنے ذاتی اعمال سے وہ بنات پاجائیں گے اور اولاد سے متعلق انہے کوئی باز پس نہ ہوگی۔ اور اگر بالفزع باز پس نہیں بھی ہوگی تو ان کی پیرانہ شفقت و محبت اسے کیونکر گواہ کر لیتی ہے کہ ان کی اولاد دوزخ کا کندہ اور جہنم کا انگارہ بنے۔

یہ جو کچھ عرض کیا گیا بظاہر ایک پیش پا افادہ حقیقت ہے جسے ہر مسلمان جانتا ہے اور غالباً اس بنا پر اس کے متعلق تریادہ کہنے سننے کی ضرورت نہیں تھی۔ لیکن واقعہ یہ ہے کہ آج ہماری انفرادی اور جماعتی دونوں قسم کی زندگیوں میں یوم آخرت کا تصور، خدا کا خوف اور حزا و نزا کا اعتقاد اس درجہ مضمحل ہو گیا ہے کہ اب تو یہ الفاظ بھی جلساہائے عظا کے علاوہ اور کہیں بہت کم سننے میں آتے ہیں۔ ہماری موجودہ تہذیب اور معاشرت ماحول گندہ اور بُرے اثرات سے، شعوری یا غیر شعوری طور پر اس درجہ متأثر ہو گئی ہے کہ مسلمان کے فکر و ذہن کی دنیا ہی یکسر منقلب ہو گئی اور جن تصورات پر اسلامی زندگی کی عمارت کو فاتح ہونا چاہئے تھا ان کی بنیاد اب اس درجہ کھو گئی ہو گئی ہے کہ پوری عمارت کو ہی گہن لگ گیا ہے۔ پھر یہ اثرات اتنے ہمہ گیر اور رو سیع ہیں کہ ان سے نہ تعلیم فتاہ طبقہ محفوظ ہے اور نہ وہ لوگ جو تعلیم کی نعمت عظیٰ سے محروم ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ اب سے میں

چیں برس پہلے کے علماء، سوداگر، پروفیسر، وکیل، رئیس، حکیم اور دوسرے طبقہ کے لوگوں کا آج کے انھیں لوگوں سے مقابلہ کیجئے تو ایک عظیم فرق نظر آتے گا۔ آپ تلاش کریں گے تو معلوم ہو گا کہ اس فساد اور خرامی کا سرچشمہ گھر کے باہر نہیں۔ بلکہ اندر ہے اور وہ بھی اُس گھوارہ تربیت میں ہے جس میں نئی نسل کے جوان اڑکے اور لڑکیاں پل ٹڑھ کر عمر شباب کو ہٹپے ہیں۔ اس بنا پر سب سے مقدم اور ضروری یہ ہے کہ ہم اسلامی زندگی سے متعلق اپنے بنیادی عقیدہ کو استوار کریں اور اس کی اہمیت کو محسوس کر کے اس پر اپنے افکار و اعمال کی عمارت کھڑی کریں۔

(باتی آئندہ)

## مولانا آزاد کی تازہ ترین علمی اور ادبی تصنیف

### غبارِ خاطر

مولانا کے علمی اور ادبی خطوط کا دلکش اور عنبرینہ مجموع۔ یہ خطوط موصوف نے قلعہ احمدنگر کی قید کے زمانہ میں اپنے علمی محب خاص نواب صدر یار جنگ مولانا جیسا رحمن خاں شروانی کے نام لکھے تھے جو رہائی کے بعد مکتوب الیہ کے حوالے کئے گئے۔ اس مجموع کے متعلق اتنا کہدیتیا کافی ہے کہ یہ مولانا ابوالکلام جیسے مجمع فضل و کمال کی تالیفات میں اپنے رنگ کی بے مثال تراویث قلم ہے، ان خطوط کے مطالعہ کے بعد مصنف کے دماغی پس منظر کا مکمل نقشہ آنکھوں کے سامنے آ جانا ہے سطر سطر موتیوں سے ملکی ہوئی ہے۔ قیمت مجلد خوبصورت گرد پوش چار روپے۔

مکتبہ مدنیہ نہلی قرآنی ایم

## مصر کا یاسی پس منظر

جانب مظفر شاہ خاں ص ۱۴۴۔

لڑائی ختم ہوتے ہی دنیا میں جگہ جگہ وہ طاقتیں ایک دم اُبھرائی ہیں جو حالات کی ناسازگاری کی وجہ سے رب گئی تھیں۔ خصوصاً مشرق میں چاروں طرف ایک عام بے چینی پیلی ہوئی ہے ہر جگہ انقلابی اثرات پوری طرح اپنا کام کر رہے ہیں اور افغان مشرق پر ایک بڑی تبدیلی کے آثار دکھائی دے رہے ہیں جن ملکوں میں مغربی قوموں کا انتداب باقی ہے وہاں آزادی اور خود مختاری کی یہ تحریک زیادہ تیز ہے اور قومی زندگی کے مختلف عناصر پوری جدید چین کے ساتھ آگے بڑھ رہے ہیں۔ مشرق بعید میں انڈونیشیا والوں نے اپنی آزاد حکومت قائم کر لی ہے اور صورہ ڈچوں کی فوجی طاقت کے سامنے کسی طرح جھکنے کو تیار نہیں۔ انڈونیشیا کے آس پاس کے ملکوں میں بھی یاسی بیداری کی ہر دفعہ گئی ہے کیونکہ انڈونیشی تحریک نے ان کی بہت کچھ حوصلہ افزائی کی ہے۔ ہندو چینی، یام اور بریا میں یاسی بعلیل چی ہوئی ہے اور وہاں کے لوگ بھی آزاد اور خود مختار حکومتیں قائم کرنے کا مطالبہ کر رہے ہیں۔ غزنی مشرق بعید کے ان چھوٹے چھوٹے ملکوں کے باشدے اپنی موجودہ حالت کی بالکل غیر مطمئن ہیں اور ان کے دلوں میں اپنے آزاد متعلق کی آرزویں بے چین ہو رہی ہیں۔

ادھر مشرق و سلی کی طرف نظر ڈالنے تو وہاں بھی ہر جگہ قومی بیداری کی ہر دفعہ تی دکھائی دے گی۔ بعض جگہ تو یہ انقلابی صورت اختیار کرتی جا رہی ہے۔ عرب مالک میں اس وقت مصر سب سے آگے ہے وہاں یاسی بیداری مستقل صورت اختیار کر چکی ہے اور مصریوں کا یاسی شور بڑی حد تک پختہ ہو گیا ہے۔

نہر سویز کی وجہ سے بہت پہلے ہی یورپ کی سرمایہ دار طاقتوں سے مصر کا سابقہ ہوا اور اسے

طرح طرح کی پیچیدگیوں اور دشواریوں کا سامنہ کرنا پڑا۔ ان حالات نے مصریوں میں قومی روح کو بیدار کر دیا جو آج تک اپنا کام کر رہی ہے۔ مصرالوں کی جدوجہد کے بعد آج جس منزل پہنچا ہے اور اب وہاں حالات کا جو رخ ہے اُسے سمجھنے کے لئے مصریوں کی کچھی ساری تحریکوں پر ایک نظر ڈالنا ضروری ہے کیونکہ تاریخی پی منظر کے ساتھ ہی مصر کی موجودہ حیثیت کا پوری طرح اندازہ لگایا جاسکتا ہے دوسرت ۱۹۳۲ء کے برتاؤی عواید میں اول بدل رئنے کے نئے جویات چیت ہو رہی ہے اسے بھی بچھلے سیاسی حالات کی روشنی میں زیادہ اچھی طرح سمجھا جاسکتا ہے۔

مصر مشرق و مغرب کے اہم بھری راستے پر واقع ہے اور اس لحاظ سے اُسے قدرتی طور پر ایک اہم حیثیت حاصل ہے۔ اس بھری راستے کو اپنے اپنے مفاد کی خاطر محفوظ رکھنے کے لئے برتاؤی اور فرانسیسی حکومتوں کو مصر میں پہنچ جانے کی ضرورت پڑی۔ یہی مصر کی بُرستی تھی۔

لے روشنی طبع تو برم بلاشی

جب اس قسم کے بیرونی اثرات زیادہ بڑھتے تو ان کے خلاف مصریوں میں بے چینی پیدا ہونے لگی اور عربی پاشا کی قیادت میں ایک قوم پرست جماعت وجود میں آئی۔ یہ جماعت بہت جلد اتنا زور پکڑ گئی کہ ۱۸۸۸ء میں خدیو مصر کو نیا دستور منظور کرنا پڑا۔

دو سال بعد عربی پاشا کی اس تحریک نے الفقلابی جدوجہد شروع کر دی اور اسکندریہ میں علی الاعلان غیر ملکیوں کی مخالفت شروع ہو گئی اور عام بلوے ہونے لگے۔ اس پر بڑانیہ نے اسکندریہ پر بمباری کی اور وہاں اپنی قویں تاریں عربی پاشا کی فوجیں منتشر ہو گئیں اور عربی پاشا کو گرفتار کر کے جلاوطن کر دیا گیا۔ اس طرح قومی تحریک کو قتی طور پر دبکر بڑانیہ نے مصر میں مضبوطی سے اپنے پہنچ جائے فرانس کو بڑانیہ کا یا اقتدار نہ بھایا اور اس کی نظریں بڑانیہ کی طرف کچھ ترجیحی ہو گئیں لیکن تنہہ میں ان دونوں کے درمیان مفاہمت ہو گئی اور فرانس نے مصر میں بڑانیہ کی قبضہ تسلیم کر لیا۔ اس کے بعد میں بڑانیہ نے مراکو کے معاملات میں فرانس کو ازاد چھوڑ دیا۔ یہ تھا سرایہ دار طاقتوں کا آپن کا لین دین۔

مصر میں بڑانیہ اقتدار کی مضبوطی کے ساتھ قومیت کا جذبہ بیدار ہونے لگا اور دستوری صلح

کامطالبه اٹھ کھڑا ہوا مصري کی اس قومی تحریک میں سید جمال الدین افغانی کا بڑا ہاتھ تھا۔ وہاں سید رضا ہی کی دعوت اصلاح و تجدید نے انقلابی فضایہ اکر دی تھی۔ سید جمال الدین ۱۹۱۲ء میں دفعہ مصر کے ہی متبرہ ان کی انقلاب انگریز تعلیم کا مصر میں بڑا اثر ہوا۔

جس وقت سید صاحب مصري پہنچے، اس وقت وہاں کی فضایاں کل ساکن تھیں۔ لوگوں میں کوئی سیاسی شعور نہیں تھا۔ اُصرہ بھی گروہ بھی انتہائی پتی کی حالت میں تھا صوفیوں نے رہائیت کی تعلیم دیکر عوام کو میٹھی نیند سلا رکھا تھا۔ یہ ضرور ہے کہ اس مردہ ماحول میں بھی دو ایک اُنہوں کے بندے ایسے تھے جو اپنے دلوں میں بے جینی محسوس کر رہے تھے لیکن حالات کی ناسازگاری کی وجہ سے انہیں بھی آگے بڑھنے کی ہفت نہ تھی۔ اور پچارے خاموش میٹھے وقت لگزار رہے تھے۔ سید صاحب کے مصر پہنچنے کی اس ساکن فضایں حرکت پیدا ہوئی، اُن کی آواز گوشہ گوشہ میں پہنچ گئی اور سارے انقلاب پند لوگ پر والوں کی طرح اُن کے گرد جمع ہونے لگے۔ صوفیوں اور مصريوں کو بھی انہوں نے جھنگوڑکر جگایا۔

مصر کی قومی زندگی میں بعد کو جن لوگوں نے نمایاں حصہ لیا وہ سب سید صاحب کی صبحت کے پروارش کر رہے تھے۔ شیخ محمد عبدة جن کا مصر کی تحریک اصلاح و تجدید میں بڑا حصہ تھا۔ سید صاحب ہی کی جماعت کے آدمی تھے اُن کی صبحت نے مفتی صاحب پر انقلاب انگریز اٹھا کر کیا تھا۔ مصر کے زندہ جاویدی لیڈر سعد زغلول پاشا بھی سید صاحب کی علی اور سیاسی مجلسوں سے فیضیاب تھے۔ سید صاحب کی تعلیم و تربیت نے زغلول پاشا کی علی زندگی پر جواہرات ڈالے تھے اُن کا پتہ سعد زغلول کی انقلابی کوششوں سے چلتا ہے۔

صریں جب قوم پرستوں کا اثر و سرخ پھیلا تو خود مختار حکومت کامطالبه از مصر نو پیدا ہو گیا اس وقت برتاؤی حکومت صرف اس قدر جھکی کہ ۱۹۱۳ء میں ایک قانون ساز اسمبلی قائم کرنے کی منظوری دی دیں لیکن اس اسمبلی کو کسی قسم کا حقیقی اختیار نہیں دیا گیا۔ اسمبلی کا اجلاس صرف ایک ہی دفعہ ہو سکا۔ ۱۹۱۳ء میں جنگ ہبڑ جانے کے بعد یہ نامہ ہبڑا اسمبلی بھی ختم کر دی گئی اور مصر پر برتاؤی ہوتی۔

(Protectorate) کا باقاعدہ اعلان ہو گیا۔ اس واقعہ کے بعد مصر میں بڑی ناراضی پھیلی تو مصریوں کو یقین دلایا گیا کہ اگر انہوں نے بريطانیہ کی جنگی کارروائیوں میں رکاوٹ نہیں ڈالی تو جنگ کے بعد ان کا حق خود مختاری تسلیم کر لیا جائے گا۔ مصریوں نے اس وعدہ پر یقین کر لیا اور جنگ کے خاتمہ کا انتظار کرنے لگے۔

جنگ کے زمانہ میں نازک حالات کو دیکھتے ہوئے امید ہو گئی تھی کہ بريطانیہ خود مختار جمہوری حکومت کا وعدہ پورا کر کے مصریوں کا پورا اعتماد حاصل کرنے کی کوشش کرے گا لیکن جنگ کے بعد ہندوستان کی طرح مصر کو بھی آزادی کی بجائے اٹھے سخت مصائب کا سامنا کرنا پڑا۔

اس کے بعد مصر میں یاسی جدوجہد کھپر باقاعدہ شروع ہوئی، مصر میں اب متوسط طبقہ بھی پیدا ہو چکا تھا، ہر جگہ یہ طبقہ ہے جو انقلاب کا حامی اور آزادی کا نام گیوا ہوتا ہے۔ چنانچہ مصر میں اسی طبقہ سے سعد زغلول اٹھے جنمیں نے سارے ملک کی کایا پلٹ دی۔ وہ ساری عمر آزادی کے لئے لڑتے رہے، قوم اُن کے نام پر جان دیتی تھی اور وہ سارے مصر کے مانے ہوئے لیدر تھے ہر طبقہ کا اُن پر اعتماد تھا، خصوصاً مصری نوجوان توان کی شخصیت سے انتہائی طور پر متاثر تھے۔

جب مصر کے وزیر اعظم رشی پاشا اپنی کوششوں میں ناکام رہے اور صلح کا فرنس میں مصر کو نہایتی نہ مل سکی تو زغلول پاشا نے مصریوں کا ایک قومی و قربانی کا فیصلہ کیا تاکہ وہ دیپریں پہنچ کر صدر ولسن (Wilson) سے بات چیت کرے لیکن بريطانیہ حکومت نے اس وفد کی سخت مخالفت کی اور یہاں تک جبرا کیا کہ وفد کو پا سپورٹ دینے سے انکار کر دیا۔ اس فیصلے کے فرماں بعد باریج ۱۹۱۸ء کی مشہور بغاوت پھوٹ پڑی اور زغلول پاشا اور وفد کے دوسرا ارکان گرفتار کر کے مالا بھیج دیے گئے۔ پھر تو بغاوت نے اور زور نہیں اور عوام میں غیظ و غضب کی لہر دو گئی۔ یہ بغاوت ایسی سخت تھی کہ بريطانیہ حکومت تجھے دون بعده زغلول پاشا اور ان کے ماتھیوں کو رہا کرنے اور انہیں پیرس جانے کی اجازت دینے پر مجبور ہو گئی۔

قید سے رہا ہوتے ہی زغلول پاشا اور ان کے ساتھی پیرس روانہ ہو گئے لیکن ان لوگوں کے

ہمچنے سے پہلے ہی خمیہ طور پر برطانیہ صدر ویں (Wilson) سے مصر پر برطانوی حیات کی منظوری لے چکا تھا۔ پھر بھی مصری وفد نے دوڑھوپ کی اور مصر کا مسئلہ حل کرنے کے لئے کچھ تجویزیں بھی رکھیں لیکن آنکھی حکومتوں نے اُن کی طرف بالکل توجہ نہیں دی، اُن کی خاص تجویزیں بھی۔

(۱) جمیعتِ اقوام کی حیات میں مصر کی مکمل آزادی۔ (۲) مصری سودان کی واپسی۔ ساتھ ہی یہ بھی وعدہ کیا گیا تھا کہ ہم ملٹے شدہ سرالٹپر قائم رہ کر غیر ملکیوں کے مفاد کی حفاظت کریں گے اور نہ سویز کے دعویٰ پر نہیں ہوں گے۔

مئی ۱۹۴۹ء میں برطانوی حکومت کی طرف سے اعلان ہوا کہ لارڈ ملنر (Milner) کے تحت ایک مشن برطانوی حیات کے زیر سایہ مصر کا نیا مسٹور بنانے کے لئے بھیجا جائے گا۔ مصر میں اسی اعلان کا بڑا مضمون کہ خیر استقبال کیا گیا اور قوم پرستوں نے فوراً ہی مشن کے بایکاٹ کا فیصلہ کر لیا۔

مشن مصر ہنپا لیکن بایکاٹ ایسا مکمل تھا کہ وہ لوگ کسی سے بھی نہ مل سکے۔ بچے بوڑے، عورت، مرد، غرض ساری قوم نے مشن کا پورا بایکاٹ کر کھا تھا۔ مشن کی مخالفت میں جگہ جگہ جلوس بھی نکالے گئے اور کوئی لوگوں میں تجویزیں پاس ہوئیں۔ بالآخر مارچ ۲۰۰۴ء میں مشن کو ناکام واپس ہونا پڑا۔ لندن پہنچ کر لارڈ ملنر اور ان کے ساتھیوں نے زغلول پاشا اور اُن کے وفد سے براہ راست گفتگو کرنے کی دعویٰ حاصل کی کیونکہ وہ سمجھ چکے تھے کہ پوری قوم زغلول پاشا اور اُن کی پارٹی کے ساتھ ہے۔ یہ بکچھ قومی سمجھتی کا نتیجہ تھا کہ مشن یوں جھکنے پر مجبور ہوا۔ اب وہ اسی زغلول سے اپیل کر رہے تھے جسے مصر کے نایدے کی حیثیت سے برطانوی حکومت نے پاسپورٹ دینے سے انکا رکر دیا تھا اور جسے قید و بند کی مصیبت میں ڈالا تھا۔

زغلول و فداس شرط پر گفتگو کرنے کے لئے راضی ہو گیا کہ مصر کی آزادی کا مطالیبہ بدستور قائم رہے گا۔ چنانچہ لندن میں دو ماہ کی طویل بحث کے بعد ایک رپورٹ تیار کی گئی۔ اس رپورٹ میں ”برطانوی حیات“ کی واپسی اور مصر کی آزادی کا اقرار کیا گیا تھا۔ لیکن نہ سویز میں فوجی لupt نظر سے برطانوی مفاد کی حفاظت کا خاص خیال رکھا گیا تھا۔ مصروفیوں نے ان پاپندیوں پر اول توبیٰ نکتہ بنیا

کی۔ لیکن چند ترمیموں کے بعد انہوں نے رپورٹ کو قبول کر لیا۔ مگر دوسری طرف برتاؤی حکومت نے اس رپورٹ پر کوئی خاص توجہ نہیں دی اور اس گفتگو سے مصالحت کا کوئی نتیجہ نہیں نکلا۔

مصر میں آزادی کی تحریک برابر جاری رہی۔ دسمبر ۱۹۲۱ء میں زغلول پاشا کو پھر گرفتار کر لیا گیا۔ لیکن مصریوں کی جمیوں جمیوں کوئی فرق نہیں آیا۔ آخر کار حکومت کو اپنے رویے میں تبدیل کرنا پڑی اور سمجھوتہ کی کوشش پھر شروع ہوئی۔ لیکن مکمل آزادی کا مطالبہ ایسا مطالبہ تھا جس کو قبول کر لیتا برتاؤی کے اپنے مقاومت کے سر اور خلاف تھا اور مصری اس سے دست بردار ہونے کو تیار نہ تھے۔ اس نے اب بھی سمجھوتہ ہو سکا۔ برتاؤی نے کسی مقاہمتوں کے بغیر یہ یک طرفہ اعلان کر دیا کہ آئندہ مصر کو ایک آزاد خود مختاری ریاست کا درجہ حاصل ہوگا۔ مگر برتاؤی سلطنت کے وسائلِ رسل و وسائل کی حفاظت ہصر کے دفعہ، غیر ملکی مقاومت کی دیکھ بھال اور سوڈان کے مستقبل کے سوال کو پھر لے کر نے کے لئے چھوڑ دیا گیا۔ مصر میں برتاؤی کے اس اعلان کا کوئی اثر نہیں لیا گیا اور قوم پرستوں کی یاسی سرگرمیاں بستور جاری رہیں۔

۱۹۲۳ء سے وڈی پارٹی کی دستوری سرگرمیوں کا نیا درجہ شروع ہوا۔ نئی پارٹی میٹ کے پہلے انتخاب میں زغلول پاشا اور اُن کے ساتھیوں کو اکثریت کے ساتھ کامیابی ہوئی۔ اس کے بعد انہوں نے خود ملکن پہنچ کر سمجھوتہ کی کوشش کی لیکن پھر کوئی نتیجہ نہیں نکلا۔ جن مسائل پر اس وقت دونوں میں اختلاف تھا۔ اُن میں سوڈان کا مسئلہ زیادہ اہم تھا اور آج بھی یہی صورت باقی ہے۔ درصل دریائے نیل پر ہی مصر کی حیثیت بائزی کا دار و مدار ہے اور نیل کا دہانہ سوڈان میں ہے، اسی وجہ سے اس مسئلہ کی اہمیت بڑی ہوئی ہے۔ اُس وقت بھی مصریوں کا یہی مطالبہ تھا کہ سوڈان کو مصر میں شامل کر دیا جائے اور خود سوڈانی بھی اس کے حق میں تھے۔

مصر میں عام طور پر برتاؤی کے خلاف غم و غصہ کے جذبات پھیلے ہی ہوئے تھے کسی منچے نے مصری فوج کے برتاؤی راضر اعلیٰ کو قتل کر دیا۔ اس واقعہ نے ایک ہمچل ڈالدی۔ برتاؤی ہی کوئی لارڈ ایں باقی نے فوراً اسات مطالبات رکھ دیئے۔ ان میں پانچ لاکھ پونڈ جربانہ کی فوری ادائیگی کا مطالبہ

بھی تھا۔ صلح کے بعد زغول پاشا نے قریب قریب سارے مطالبات مان لے لیکن وہ سوڈان کے حق سے دست بردار ہونے کو تیار نہیں ہوئے۔ اس کے بعد لارڈ ایلین بانی نے زبردستی سوڈان پر قبضہ کر کے اس کو ب्रطانوی تو آبادیات میں شامل کر لیا۔ اس پر زغول پاشا اور ان کی وزارت احتجاجاً مستعفی ہو گئی اسی سال شاہ فواد نے پارلیمنٹ کو بھی معطل کر دیا۔ مصر میں کچھ عرصت تک غیر آئینی حکومت کا دور دوڑ رہا۔ لیکن دو سال بعد پھر مصری پارلیمنٹ کا نیا انتخاب ہوا، اس میں بھی زغول پارٹی بھاری اکثریت سے کامیاب ہوئی۔ ۱۹۲۴ء میں پھر ب्रطانیہ سے سمجھوتہ کی کوشش کی گئی، مگر نتیجہ کچھ نہیں نکلا کیونکہ ب्रطانیہ برائے نام آزادی دے کر مصر پر اپنی مستقل حیات (Proctectorate) قائم رکھنا چاہتا تھا اور مصری بھی آزادی کے طالب تھے۔

۱۹۲۶ء کو مصر کا جوانہر قائد سعد زغول اس جہان فانی سے کوچ کر گیا۔ ان کی گھنگھاس پاشا و فدیارٹی کے لیڈر مقرر ہوئے اور بعد کو وزیر اعظم بھی بن گئے۔ نخاس پاشا اندر ورنی اصلاح اور عوام کے شہری حقوق کے لئے کوشش ہوئے۔ ب्रطانوی حکومت اور شاہ فواد کو ان کی یہ کوشش کیسے پسند ہو سکتی تھی۔ وہ نخاس پاشا کی بڑھنی ہوئی مقبولیت سے بھی خوفزدہ تھے۔ اس نے انھیں وزیر اعظم کی کری سے آنار دیا گیا۔ اس کے بعد ملک میں ایک سال تک عام بے چینی پھیلی رہی۔ ۱۹۲۸ء کے اخیر میں لیبر پارٹی (Labour Party) کے ہاتھ میں ب्रطانوی حکومت کی بگ ڈور آجائے کی وجہ سے سیاسی حالات میں قدر سے تغیر ہوا، اس کا اثر مصر کی فضائی پری ٹرا۔ چاپچہ دسمبر ۱۹۲۸ء میں نئے انتخابات ہوئے جن میں پھر و فدیارٹی غالب آئی۔ ب्रطانیہ کی نئی لیبر حکومت نے دوبارہ مصری معاملات پریات چیت شروع کی۔ اس سلسلے میں نخاس پاشا خود لندن گئے۔ اگرچہ اس مرتبہ ب्रطانیہ کی حکومت بہت کچھ بھلکی پھر بھی سوڈان کا مسئلہ جوں کا توں رہا۔ ۱۹۳۲ء میں پھر ایک بھرائی دور آیا۔ شاہ اور پارلیمنٹ کے درمیان کسی بات پر نہ راء ہوا، اور نخاس پاشا کو متعفی ہونا پڑا۔ ساتھ ہی پارلیمنٹ بھی معطل ہو گئی۔ پارلیمنٹ کے میران نے الگ اپنا جلسہ کیا اور مصری دستور سے خلاف اور اس کا حلف اٹھایا۔ ملک میں چاروں طرف ان لوگوں کی

حایت ہوئی۔ اگرچہ مصر کو اصولی طور پر خود مختاری است کا درجہ حاصل تھا لیکن در میں اس کی جیت ایک برتاؤ نوی تو ابادی سے تیار ہیں تھی۔ برتاؤ فوجیں اسکندریہ اور قاہرہ میں موجود تھیں اور برتاؤ کا اقتدار سودان اور نہر سویز پر بدستور قائم تھا۔ کئی سال تک یہی صورت قائم رہی۔ لیکن ۱۹۳۵ء میں لبی سینیا پر اٹلی کے عملے کے بعد حالات میں نمایاں تبدیلی ہوئی۔ انگلستان اور مصر نے اپنی ضرورت کے لئے ایک دوسرے کی طرف روتی کا ہاتھ بڑھایا۔ بات یہ تھی کہ اٹلی سے دونوں کو خطرہ تھا اس وقت وفد پارٹی اتحادیات جیت چکی تھی اور نکاس پاشا پھر وزیر اعظم ہو گئے تھے۔ تازہ حالات کے پیش نظر دلوں ملکوں میں سمجھوتہ ہو گیا۔ چنانچہ اگست ۱۹۳۶ء میں ایک معاہدے کے ذریعے مصر نے اپنے دفاع کی خاطر سودان اور نہر سویز پر برتاؤ کو قبول کر لیا۔ دوسری طرف انگلستان نے اپنی فوجیں قاہرہ اور اسکندریہ سے ہٹالیں اور مصر میں اپنے زائر حقوق سے دست بردار ہونے پر تیار ہو گیا۔ اگرچہ اس معاہدے کے بعد بھی مصر میں برتاؤ اثرات قائم رہے پھر بھی مصریوں کو اندر ورنی اصلاح و ترقی کا کافی موقعہ ملا اور انہوں نے اپنی قومی زندگی کی نیت تکمیل کے لئے بڑا کام کیا۔ لیکن بد مقتضی سے چند سال ہی بعد دوسری جنگ چھڑ گئی۔ اور حالات نے یکسر رُخ بدل دیا سب کی توجہ جنگ کی طرف لگ گئی۔ مصر اگرچہ خود رکاوی کے میدان میں ہیں تھا لیکن اُسے اپنے بچاؤ کا بڑا فکر تھا، کیونکہ اس کے قریب ہی لبیا میں میدان کا نزدگی گرم تھا۔ بلکہ یوں کہنا چاہئے کہ رکاوی مصر کے دروانے پر پہنچ گئی تھی۔

لرائی ختم ہوئی اور دنیا نے امن کا سانس لیا تو مصر میں بھی قومی امتحنگوں نے سراجہارا اور مکمل آزادی اور خود مختاری کا سطابہ پھر کیا جانے لگا۔ برتاؤ فوجوں کے قیام کے خلاف کئی جگہ مظاہرے ہوتے اور کافی شورش بھیلی۔ آخر برتاؤ نیز ۱۹۳۶ء کے معاہدے میں رو بدل کرنے پر راضی ہو گیا۔ اور برتاؤ اور مصری نمائندوں کے درمیان اسی سلسلہ میں بات چیت شروع ہوئی۔ لیکن سودان کا سوال پھر آٹھے آگیا۔ لرائی کے زمانے میں مصر کے مشترکہ دفاع اور برتاؤ کی توجوں کے ہٹانے کے سوال پر بھی کچھ اختلافات تھے مگر بڑا سوال سودان ہی کا تھا۔ چنانچہ ان حالات

میں یہ گفتگو ملتوی کر دی گئی ۔

جیسا کہ پہلے عرض کیا جا چکا ہے دریائے نیل کی وجہ سے سوڈان کا علاقہ مصریوں کے لئے ایک خاص اہمیت رکھتا ہے ۔ یہ علاقہ مصر کے جنوب میں واقع ہے اس کی لمبائی تیرہ سو میل ہے اور جوڑا ۱۰۰ میل ہے اس کا ایک حصہ سمجھا جاتا ہے اور واقعہ یہ ہے کہ یہ سارا علاقہ پہلے مصر میں ہی شامل تھا بعد کو ۱۸۹۲ء میں بروڈ اثرات کی وجہ سے ایک بڑی تبدیلی یہ ہوئی کہ سوڈان کا گورنر جنرل برطانیہ کے مشورہ سے مقرر کیا جائے لگا، پھر ہمی تاج مصر کی ماتحتی پرستور قائم رہی البتہ ۱۸۹۹ء میں سارا نتشہ بدل گیا اور برطانوی فوجیں نزدیکی سوڈان پر قابض ہو گئیں۔ اس کے بعد سے سوڈان مصر اور برطانیہ کے درمیان اب تک مستقل ملک بن گیا۔ کی وفعہ اس مسئلہ کو حل کرنا گوشہ کی گئی لیکن کامیابی نہیں ہوئی بلکہ ۱۹۱۹ء کے معاملہ میں بھی سوڈان کے معاملہ کو نہیں چھڑا گیا اور اسے آئندہ طے کرنے کے لئے چھوڑ دیا گی۔ آج بھی وہی کشمکش جاری ہے۔

اگرچہ مصر کا یہ تسلیم کریا گیا ہے کہ وہ سوڈان کے مستقبل کے بارے میں اپنا پورا اطمینان کر سکتا ہے کہ آئندہ سوڈان کسی ایسے نظام کے سپر نہیں کیا جائیگا جس سے مصر کو کسی طرح نقصان پہنچ کا خطرہ ہو۔ لیکن برطانیہ اس علاقہ کو مصریوں کی خواہش کے مطابق تاج مصر کی پر دگی میں دینے کو تیار نہیں کیونکہ اپنی فوجی اور دیگر خاص ضرورتوں کے لئے وہ مشرق و سطی میں اپنا ایک خاص مستقر رکھنا چاہتا ہے۔ مصر تو اس کے ہاتھوں سے نکل ہی چکا اور وہ مصر سے اپنی ساری فوجیں ہٹائیں پر تیار ہو گیا ہے، ایسی صورت میں اب اس کی نظریں سوڈان پر ہی ہیں، اور وہ اسی کو اپنا ایک مصبوط فوجی اڈا بنانا چاہتا ہے تاکہ یہ مصر کا بدل ہو سکے۔ چنانچہ شمالی سوڈان میں فوجی آسانیاں ٹھڑھانے اور سوڈان کی بندگاہ کو فوجی بندگاہ بنانے کی غیر سرکاری بات چیت بھی شروع ہو گئی ہے۔ مصر کے کچھ لوگ اس بات کو بھی تاریخ میں اور اسی لئے وہ مصر اور سوڈان دعوتوں جگہ سے برطانوی فوجیں ہٹائیں کا مطالبہ کر رہے ہیں۔

سوڈان میں اس وقت دو مختلف الخیال پاریاں ہیں ایک کا تو یہ کہنا ہے کہ سوڈان

کوتاچ مصر کے ماتحت دیہیا چاہئے، یہ لوگ وادی نیل کے اتحاد کا نعروں بلند کر رہے ہیں۔ وہ می پارٹی سوڈان کی آزادی اور مختاری کی حامی ہے۔

پچھے دونوں سوڈانیوں کے ایک مشترک وفد نے مصریں کی میں کی گفت و شنید کے بعد یہ فائز مولا منظور کیا تھا کہ مصر اور سوڈان دونوں ایک ہی تاج کے ماتحت رہیں اور دفعہ اور غیر ملکی معاملوں میں دونوں کی ایک ہی پالیسی رہے لیکن AL-UMMA پارٹی وفد سے علیحدہ ہو گئی اور اس نے سوڈان کی خود مختاری اور آزادی کا مطالبہ شروع کر دیا۔

برطانیہ پہلے ہی سے سوڈان کے سوال کو ختم کرنے کی فکر تھیں تھا اب اس پارٹی کا سہارا کے کروں نے یہ کہنا شروع کر دیا کہ سوڈان کے آئندہ انتظام کے بارے میں سب سے پہلے سوڈانیوں سے رائے لینا ضروری ہے، مصر کے وزیر اعظم صدقی پاشا نے اس کا یہ جواب دیا کہ جب تک سوڈان کچھ عرصہ مصری تاج کے ماتحت رہ کر بڑا فوی اثرات کو ختم نہ کر دے اس وقت سوڈانیوں سے اس بارے میں شورہ لینا یک کارہے۔ کیونکہ وہ سمجھتے ہیں کہ اس وقت سوڈان میں بڑا اثر ہے اور اسی صورت میں سوڈانیوں کی بھی رائے معلوم ہونا مشکل ہے۔

عرب لیگ کے جنرل سیکریٹری اعظم پاشا نے بھی پچھے دونوں لندن میں ہی تجویز کیا تھا کہ بڑا نیہ سوڈان پر مصر کا حق تسلیم کر لے اور یہ بات سوڈانیوں پر چھوڑ دینی چاہئے کہ وہ آگے چل کر خود فصلہ کریں کہ انھیں مصری تاج کے ماتحت رہنا چاہئے یا بالکل آزاد۔

سمجھوتہ کی گفتگو اب بھی جاری ہے لیکن مصری اپنے مطالبہ کو چھوڑنے والے نہیں۔ مصر کے وزیر اعظم صدقی پاشا اور بڑا فوی وزیر خارجہ مسٹر بیوں کی ابھی لندن میں جو گفتگو ہوئی ہے، اگرچہ وہ ابھی تک صیغہ راز میں ہے لیکن مصر کے سیاسی حلقوں میں اس پر کوئی خاص اطمینان نہیں خاپڑا جا رہا ہے کیونکہ بڑا فوی وزیر اعظم مسٹر ایلی ابھی پارلیمنٹ میں صاف طور پر تباہکے میں کہ سوڈان کے موجودہ نظام میں کوئی تبدیلی نہیں کی جائے گی۔

## تہذیب

اسلامی نظمیں صفحات ۲، قیمت ۱۰ روپے از خاک شیعف الدین صاحب نیر قطیع خود دکتابت و طباعت  
وطنی نظمیں صفحات ۸، قیمت ۱۳ روپے عمدہ پتہ۔ عالی پیشگ ہاؤس دہلی۔

نیر صاحب بچوں اور بچیوں کے کامیاب شاعر کی جیشیت سے اب اس قدر شہر ہو گئے ہیں کہی تعارف کے مخلج نہیں رہے۔ ہمیں کتاب مصنف کی ۲۳ نظموں کا مجموعہ ہے جو سب کی سب اسلامی یا اخلاقی عنوانات پر لکھی گئی ہیں اور دوسری کتاب میں بھی ۲۳ نظمیں ہیں "صحیح وطن" دریائے گز بھاگ، "ہمالیہ بہار" "ہماری زبان" ہمارے دلیں کی برسات "وغیرہ ایسے وطنی عنوانات پر لکھی گئی ہیں۔ ان سب کی زبان نہایت سادہ اور عام فہم۔ انداز میان بچوں کے دل کو موہہ لینے والا اور صنایں اخلاق نزہب، حب وطن اور نیکی و شرافت کا سبق دینے والے ہیں امید ہے ارباب مکاتب بچوں کے نصانہ میں ان کو شامل کر کے لائق مصنف کی محنت و کاوش اور ان کی اس خدا دادیاً بات کی داد دیں گے۔

## معذرت

افسوس ہے کہ گذشتہ جمینہ بھی ایسا ہوا اور اس مرتبہ پھر مقالات کی وجہ سے صفات میں گنجائش درپنے کے باعث ن توا دیا ت درج کی جا سکیں اور نہ بصروں کے لئے گنجائش پیدا ہو سکی جس کے لئے ہم شرعاً کرام اور کتابوں کے پلشیرز سے شرمسار ہیں اور اس کے لئے معذرت کرتے ہیں تاہم قارئین کو اطمینان رکھنا چاہئے کہ آئندہ جمینہ سے اوریات اور تبصرے دونوں ہا قاعدہ شائع ہوں گے اور ہم تلائی ماقات کی بھی کوشش کریں گے۔

میجر







